
	 	

	
147 

 
Praktik Khalwāt dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di 
Pondok Pesantren	
 
Defa Fatma Saria*, Zainul Abasa 
aUniversitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia 
 

Article History: 
Received 2 Oktober 2025 
Accepted 12 December 2025 
 
To cite in APA style: 
Sari, D. F. & Abas, Z. (2025). 
Praktik Khalwāt dan 
Spiritualitas: Pengalaman 
Religius Santri di Pondok 
Pesantren. SUHU: Journal of 
Sufism and Humanities, 1, (2), 
147-158. 
 
 
 
 
 
 
Copyright © 2025 Authors 
This is an open access article 
under CC-BY-NC 4.0 license 
 

 

 
Pendahuluan 
Pengalaman keagamaan merupakan aspek penting dalam kehidupan spiritual 
individu. Melalui pengalaman ini, seseorang dapat merasakan kedekatan 
dengan Tuhan atau sesuatu yang dianggap sakral, dan hal tersebut berpengaruh 
pada nilai serta perilaku dalam kehidupan sehari-hari (Hidayatulloh & 
Saumantri, 2023). Dalam tradisi tasawuf, pembahasan mengenai pengalaman 
keagamaan memiliki kedalaman tersendiri, sebagaimana dijelaskan oleh Imam 
al-Ghazālī melalui konsep ma‘rifat bi-llāh dan ilmu mukāshafah (fanā). Al-Ghazālī 
menjelaskan bahwa pengalaman spiritual seorang sufi kerap disalahpahami, 
terutama dalam pengalaman kesatuan antara yang jamak dan yang tunggal saat 
mencapai keadaan fana. Pada titik ini, seorang sufi tidak lagi melihat kecuali 
Allah semata, bahkan dirinya sendiri hanya dipandang sebagai hamba. Ia 
mengklasifikasikan tauhid dalam empat tingkatan, salah satunya adalah tauhid 
al-siddīqīn yang didasarkan pada penyaksian langsung (Komarudin, 2018). 
Pemahaman al-Ghazālī mengenai pengalaman keagamaan memiliki kesamaan 

	
* Corresponding Author: defafatmasari@gmail.com  

 

Abstract 
Objective: This study aims to explore the meanings and dynamics of the 
religious experiences of students undertaking khalwāt at Al-Hikmah 
Islamic Boarding School in Gatak, Sukoharjo. Method: A qualitative 
approach with a phenomenological design was employed. Data were 
collected through in-depth interviews, participant observation, and 
documentation, and analyzed using Interpretative Phenomenological 
Analysis (IPA). Data validity was ensured through method and source 
triangulation. Results: Khalwāt is perceived not merely as a spiritual ritual 
but as a process of constructing personal and transformative religious 
meaning. Participants reported significant changes across affective, 
cognitive, and spiritual dimensions, including increased inner tranquility, 
greater discipline in religious practice, and deeper self-awareness. They 
also experienced mystical phenomena, interpreted as part of spiritual 
testing and purification. Conclusion: Khalwāt functions as a strategic inner 
spiritual space that strengthens spirituality and fosters the sustained 
development of students’ religious subjectivity. This study aims to explore 
the role of the concept of tawakkul in enhancing the resilience of bullying 
victims. 
 
Keywords: Religious Experience, Pesantren, Khalwāt, Spirituality; Santri 
 

SUHU: JOURNAL OF SUFISM AND HUMANITIES 
Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158 
https://suhu.lakaspia.org/index.php/suhu/index 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:defafatmasari@gmail.com


Defa Fatma Sari & Zainul Abas 

 
148    

 SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158 

	

dengan pandangan William James yang menekankan bahwa pengalaman 
religius bersifat unik dan personal. James menggarisbawahi bahwa pengalaman 
keagamaan berakar dari kondisi kesadaran mistis dan mencakup perasaan, 
tindakan, dan pengalaman seseorang dalam relasi dengan Tuhan (James, 2015). 
Ia juga menguraikan empat karakteristik utama dari pengalaman keagamaan: 
ineffability (tidak terungkapkan), noetic quality (pemahaman intuitif), transiency 
(berlangsung singkat), dan passivity (kepasifan) (James, 1902). 

Penelitian-penelitian sebelumnya mendukung pemahaman yang ada, 
seperti menekankan bahwa pengalaman keagamaan memiliki karakter mistik 
seperti persatuan dengan Tuhan dan tidak dapat dijelaskan secara verbal, serta 
dapat muncul melalui praktik-praktik ritual seperti shalat, dzikir, wirid, hingga 
khalwāt. Dalam konteks tasawuf, khalwāt merupakan bentuk jihad spiritual yang 
dilakukan dengan cara mengasingkan diri dari dunia, berpuasa, membatasi 
interaksi, dan memperbanyak dzikir. Praktik ini bukan sekadar menyendiri, 
tetapi juga melibatkan renungan dan penguatan relasi batin dengan Allah (Aini 
& Santoso, 2023). Pada kitab klasik seperti al-Risālah al-Qushayriyyah menjelaskan 
bahwa khalwāt adalah sifat para sufi sejati dan bagian dari perjalanan ruhani 
menuju Tuhan (An-Nisaiburi, 2007). Shaykh ‘Abd al-Qādir ‘Īsā juga menegaskan 
pentingnya bimbingan murshid dalam khalwāt serta menjelaskan bahwa khalwāt 
adalah bentuk penyucian hati yang dilakukan dengan menghindari kesibukan 
duniawi, memperbanyak dzikir, dan tafakur. Pengalaman spiritual ini pun 
memiliki legitimasi dari hadis Nabi Muhammad saw., yang menyebutkan 
bagaimana wahyu pertama beliau diawali dengan khalwāt di Gua Hira (Isa, 
2005). 

Realitas kontemporer, praktik khalwāt masih diterapkan, terutama di 
lingkungan pesantren yang mengikuti tarekat seperti Naqsyabandiyah dan 
Syattariyah. Di Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo, khalwāt 
dijadikan program tahunan khusus tanpa syarat baiat, menjadikannya unik 
dibandingkan pesantren lain seperti Pondok Pesantren Al-Manshur atau 
Girikusumo, yang mensyaratkan keikutsertaan dalam tarekat tertentu (Faiz et 
al., 2019). Program khalwāt di Al-Hikmah berlangsung selama 3 hari 2 malam 
dengan bimbingan murshid dan diisi oleh aktivitas-aktivitas spiritual seperti 
dzikir, puasa, dan diam. Dalam praktiknya, pengalaman keagamaan yang 
dirasakan santri melalui khalwāt menunjukkan variasi. Beberapa santri 
melaporkan perasaan tenang, kedekatan dengan Tuhan, serta transformasi batin 
yang mendalam. Namun ada juga yang hanya merasakan efek dzikir tanpa 
transformasi spiritual yang signifikan. Perbedaan ini menunjukkan adanya 
kompleksitas dalam merasakan pengalaman keagamaan, sebagaimana 
disinggung oleh William James bahwa tidak semua individu merasakan efek 
spiritual yang sama, sekalipun menjalani ritual yang serupa (James, 1902). 



 Praktik Khalwāt dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren 
	
	

 
  

  149 
 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 
 

Fenomena ini menunjukkan adanya relevansi penting dalam mengkaji praktik 
khalwāt sebagai medium pembentuk pengalaman keagamaan santri. 

Terjadinya krisis spiritual yang melanda generasi muda dan tantangan 
modernisasi di lingkungan pesantren (Jamilah & Baiquni, 2023), praktik khalwāt 
menjadi upaya untuk menjaga keseimbangan spiritual dan membangun 
kesadaran religius yang lebih mendalam. Pesantren, sebagai lembaga 
pendidikan Islam, perlu memberikan ruang praktik spiritual yang tidak hanya 
bersifat teoritis, tetapi juga transformatif secara batiniah . Memperhatikan 
fenomena tersebut, Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo menjadi 
salah satu contoh konkret bagaimana khalwāt dijadikan sebagai jalan bagi santri 
untuk menumbuhkan spiritualitas melalui pengalaman keagamaan. Berangkat 
dari kompleksitas dan signifikansi tersebut, penting untuk menggali lebih jauh 
bagaimana santri mengalami pengalaman keagamaan melalui praktik khalwāt 
dalam konteks pendidikan pesantren. 
 
Metode 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Interpretative 
Phenomenological Analysis (IPA) dengan memberikan kesempatan pada peneliti 
untuk memahami subjek penelitian dengan memaknai prespektif yang 
dimilikinya (Hefferon & Gil-Rodriguez, 2011). Metode ini bertujuan menggali 
makna subjektif dari pengalaman keagamaan santri yang menjalani praktik 
khalwāt di Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo. IPA memungkinkan 
peneliti memahami pengalaman secara mendalam dari perspektif informan. 
Informan dalam penelitian ini adalah santri berusia 18–25 tahun, yang pernah 
menjalani khalwāt, baik yang masih menetap di pesantren maupun tidak. 
Sebagian besar informan juga berstatus sebagai mahasiswa, sehingga memiliki 
peran ganda dalam kehidupan sehari-hari. Pengumpulan data dilakukan 
melalui wawancara semi-terstruktur, observasi semi-partisipatif, dan 
dokumentasi. Wawancara bertujuan menggali pengalaman spiritual secara 
langsung, sementara observasi digunakan untuk menangkap ekspresi dan 
perilaku informan. Dokumentasi meliputi catatan dzikir dan unggahan media 
sosial yang relevan. Analisis data dilakukan melalui empat tahapan IPA yaitu 
membaca transkrip, mencatat komentar awal, mengidentifikasi tema emergen, 
dan menyusun tema superordinate (Kahija, 2017). Keabsahan data dilakukan 
melalui triangulasi metode dan sumber, yaitu dengan membandingkan hasil 
wawancara, observasi, dokumentasi, serta data dari informan pendukung 
seperti teman sekamar dan pengasuh pesantren (Moleong, 2017).  
 
Hasil dan Diskusi 
Istilah bullying berasal dari bahasa Inggris dan hingga saat ini belum memiliki 
padanan dalam bahasa Indonesia yang sepenuhnya mampu merepresentasikan 



Defa Fatma Sari & Zainul Abas 

 
150    

 SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158 

	

makna konseptualnya secara presisi. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 
(KBBI), bullying diterjemahkan sebagai perundungan, yang berasal dari kata 
dasar rundung, bermakna mengganggu, merendahkan, atau menimpakan 
penderitaan kepada orang lain secara terus-menerus. Terjemahan ini berupaya 
menangkap esensi tindakan yang bersifat berulang dan menimbulkan dampak 
psikologis maupun fisik bagi korban. Formulasi akademik awal mengenai 
konsep ini diperkenalkan oleh psikolog Norwegia, Dan Olweus, yang 
mendefinisikan bullying sebagai perilaku negatif dan agresif yang dilakukan 
secara berulang dalam jangka waktu tertentu terhadap individu yang berada 
dalam posisi sulit untuk membela diri. Menurut Olweus, bullying mencakup 
berbagai bentuk perilaku merugikan, seperti penghinaan verbal, pengucilan 
sosial, agresi fisik, intimidasi, serta penyebaran rumor jahat dan tidak benar. 
Perspektif ini kemudian menjadi landasan bagi berbagai penelitian lanjutan 
mengenai kekerasan di lingkungan sekolah dan menegaskan bahwa bullying 
bukanlah peristiwa tunggal yang terisolasi, melainkan pola dominasi yang 
berulang dan bertujuan untuk menekan serta menimbulkan penderitaan. 
Pemahaman ini selanjutnya memengaruhi perkembangan riset kontemporer 
dalam bidang psikologi pendidikan, kesehatan mental, dan perilaku sosial, yang 
menekankan dampak mendalam bullying terhadap kesejahteraan emosional, 
perkembangan, dan resiliensi korban (Dhamayanti, 2021). 
 
Pelaksanaan khalwāt di Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo 
Pondok Pesantren Al-Hikmah yang merupakan pondok pesantren berbasis salaf 
dengan metode pembelajaran kitab kuning. Kemudian memiliki program 
tahunan yang cukup berbeda dari pondok pesantren lainya yaitu khalwāt. 
Khalwāt mulai diterapkan dipondok pesantren ini sejak tahun 2004 yang mana 
ini menjadi program khusus tahunan untuk para santri. Menurut pengasuh 
pondok pesantren Al-Hikmah Kyai Miftahul Huda tujuan dari khalwāt sendiri 
adalah untuk membersihkan diri dengan cara merasakan gejolakan hati untuk 
mawas diri dan mendekatkan diri kepada Allah swt. sehingga membentuk 
spiritualitas dan akhlak yang baik untuk para santrinya. Khalwāt ini ada dengan 
dilatarbelakangi dari pengasuh pondok pesantren Al-Hikmah sendiri yaitu Kyai 
Miftahul Huda seorang mursyid dari Tarekat Naqsabandiyan Syattariyah yang 
merupakan gabuangan dari dua tarekat yang berkembang di Indonesia yaitu 
Naqsabandiyan dan Syattariyah. Pada dasarnya tarekat Naqsabandiyah sendiri 
adalah salah satu tarekat utama ajaran tasawuf dan tarekat Syattariyah adalah 
tarekat yang beraliran Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah. Sehingga dengan dasar 
beground dua tarekat tersebut dan ilmu ketasawufan yang dimiliki pengasuh 
Kyai Miftahul Huda beliau membentuk program khusus tahunan untuk para 
santrinya melaksanakan khalwāt untuk mawas diri dan mendekatkan diri kepada 
Allah swt. 



 Praktik Khalwāt dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren 
	
	

 
  

  151 
 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 
 

Analisis data dalam penelitian ini didasarkan pada hasil wawancara, 
observasi, dan dokumentasi yang diperoleh melaui tiga informan. Data yang 
telah dikumpulkan dianalisis menggunakan pendekatan Interpretative 
Phenomenological Analysis (IPA), yang melibatkan interpretasi temuan untuk 
mengidentifikasi pola makna. Berdasarkan kerangka teori yang digunakan 
menyatakan bahwa khalwāt dapat meningkatkan spiritualitas santri, hal tersebut 
dapat dilihat melalui proses analisis yang kemudian menghasilkan lima temuan 
tema yang kemudian dikelompokan kembali menjadi tiga temuan tema besar. 
Pengalaman keagamaan melalui khalwāt menjadi momen transformatif bagi para 
santri dalam perjalanan spiritual mereka. Khalwāt, yang dipahami sebagai 
praktik menyendiri untuk beribadah dan mendekatkan diri kepada Allah 
dengan bimbingan dari murshid dalam waktu yang ditentukan. Hal tersebut 
bertujuan memberikan ruang bagi santri untuk merefleksikan diri, 
memperdalam keimanan, serta mencapai ketenangan batin (Abdullah, 2018).  

Hasil dari wawancara dan observasi yang dilakukan para santri 
menggambarkan khalwāt sebagai pengalaman yang penuh makna, dimana 
mereka merasakan peningkatan koneksi spiritual dan kesadaran akan kehadiran 
Tuhan dalam kehidupannya. Hal tersebut dijelaskan oleh ketiga informan yang 
mengatakan bahwa dengan zikir yang dilakukan saat khalwāt membuat dirinya 
merasakan suatu kedekatan dengan Rabnya. Selain dari hasil wawancara ketiga 
informan juga terdapat hasil pengamatan yang ditemukan bahwa pengalaman 
yang dirasakan oleh setiap informan adalah kesadaran terhadap koneksi 
spritualnya dengan merasakan kedekatan dengan Tuhan melalui dzikirnya saat 
melakukan khalwāt. Hal tersebut jelas dikarenakan tujuan dari khalwāt yang 
dijelaskana Shaykh ‘Abd al-Qādir ‘Īsā bahwa khalwāt sebagai sarana penyingkapan 
yang sangat besar dalam hati (Isa, 2005). Sehingga dengan penyingkapan yang 
menyelimuti hati memberikan pengalaman suatu rasa kedekatan dengan Tuhan. 
Hal tersebut seperti yang dijelaskan pada teori ilik William James terkait 
pengalaman keagamaan yang dimiliki seseorang sebab saat menjalani proses 
hubungan dengan Tuhan dalam melakukan suatu peribadatan dalam agama 
(James, 1902).  

Transformasi spiritual yang dialami individu pasca praktik khalwāt tidak 
hanya tercermin dalam peningkatan koneksi spiritual dan kesadaran akan 
kehadiran Tuhan dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga mencakup perubahan 
mendalam dalam aspek psikologis dan eksistensial individu. Proses khalwāt, 
yang secara esensial merupakan metode penyucian hati (tazkiyat al-nafs) dan 
pembersihan jiwa untuk mendekatkan diri kepada Allah, membawa dampak 
signifikan terhadap pembentukan diri (self-transformation). Hal ini dikarenakan 
keterlibatan mendalam dalam aktivitas spiritual seperti dzikir dan kontemplasi 
selama khalwāt memungkinkan individu untuk merefleksikan kehidupannya, 



Defa Fatma Sari & Zainul Abas 

 
152    

 SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158 

	

menata ulang orientasi batin, dan memperkuat hubungan transendental dengan 
Tuhan. 

Perubahan tersebut tidak hanya bersifat internal, tetapi juga memiliki 
manifestasi yang nyata dalam kehidupan sehari-hari, seperti peningkatan 
stabilitas emosi, ketenangan batin, pembentukan cara pandang hidup yang lebih 
positif, serta peningkatan kualitas dan konsistensi dalam beribadah. Hal tersebut 
terdapat pada hasil wawancara dengan tiga informan, bahwa terdapat 
transformasi yang tampak jelas pada setiap informan seperti mereka 
menggambarkan adanya kedamaian yang mendalam pasca-khalwāt, kemudian 
menunjukkan adanya perubahan dalam kesadaran diri dan peningkatan 
motivasi ibadah, dan merasa dengan adanya khalwāt dapat membentuk persepsi 
baru tentang makna kehidupan. Pada dasarnya khalwāt memang memiliki 
dampak positif yang signifikan terhadap keseimbangan psikologis individu, 
terutama dalam hal pengendalian emosi dan stabilitas mental (Aini & Rosyad, 
2019). 

Setiap transformasi yang terjadi dalam diri individu dapat dilihat sebagai 
indikator meningkatnya kualitas spiritualitas. Ketika seseorang mampu 
mengelola emosinya dengan lebih baik, memiliki cara pandang yang sehat 
terhadap hidup, serta mengalami peningkatan dalam kualitas ibadah, hal 
tersebut menandakan bahwa individu tersebut tengah mengalami pertumbuhan 
spiritual. Seperti yang dijelaskan oleh al-Ghazālī dalam pemikirannya, 
spiritualitas merupakan fondasi utama dari terbentuknya harga diri, nilai-nilai 
moral, rasa memiliki, serta arah dan makna hidup yang mendalam (Arisanti & 
Hasanah, 2022). Dengan demikian, khalwāt bukan hanya praktik ibadah yang 
bersifat individu, tetapi juga merupakan proses eksistensial yang mampu 
membentuk identitas spiritual seseorang. 

Namun, pengalaman spiritual yang mendalam melalui khalwāt tidak terjadi 
dengan mudah. Setiap individu yang menjalani praktik ini akan dihadapkan 
pada berbagai bentuk ujian batin, termasuk rintangan dan gangguan yang 
berasal dari dalam diri maupun dari luar. Informan dalam penelitian ini 
mengungkapkan adanya pengalaman-pengalaman spiritual yang intens, seperti 
bisikan-bisikan ghaib, rasa was-was yang mendalam, serta gangguan batin yang 
datang secara tiba-tiba saat khalwāt berlangsung. Meskipun demikian, mereka 
tidak terpengaruh secara signifikan oleh gangguan tersebut karena mampu 
menjaga fokus pikiran dan hatinya pada dzikir dan kesadaran akan kehadiran 
Allah. 

Fenomena ini telah dijelaskan oleh Shaykh ‘Abd al-Qādir ‘Īsā dalam karya 
klasiknya Ḥaqīqat al-Tasawwuf, yang menyatakan bahwa seseorang yang tengah 
melakukan dzikir dalam kesunyian khalwāt harus mampu menguasai hatinya 
dari berbagai godaan batin. Menurut beliau, jika seorang murid tidak mampu 
melawan dan mengendalikan godaan-godaan tersebut, maka hatinya akan 



 Praktik Khalwāt dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren 
	
	

 
  

  153 
 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 
 

kosong dari dzikir, dan proses spiritualnya tidak akan mencapai hasil yang 
optimal. Namun apabila godaan tersebut berhasil diatasi dan kesadaran hati 
dapat dikembalikan kepada dzikir, maka ujian-ujian selanjutnya akan datang 
dalam bentuk yang berbeda untuk terus menguji keteguhan spiritual hingga 
khalwāt mencapai kesempurnaannya (Isa, 2005). Dengan demikian, khalwāt 
bukan sekadar praktik kontemplatif, melainkan proses spiritual yang dinamis 
dan kompleks, yang menuntut keteguhan iman serta kesiapan mental dan 
emosional yang tinggi. 

Pengalaman batin dan emosional yang terjadi saat melakukan praktik 
khalwāt merupakan tema yang menggambarkan bahwa praktik khalwāt sendiri 
tak hanya melakukan berbagai amalan dengan tujuan tazkiyat al-nafs namun 
didalam praktiknya terdapat berbagai ujian batin yang diterima oleh setiap 
orang yang sedang menjalankannya. Pada ujian tersebutlah yang akan 
membentuk spiritualitas seorang pelaku khalwāt. Pengalaman batin dan 
emosional seseorang saat khalwāt adalah bentuk suatu ujian apakan bertahan 
tidaknya seseorang saat melakukan khalwāt untuk penyucian dan pendekatan 
diri kepada Allah swt. Kemudian pengalaman batin yang dimiliki seorang 
pelaku khalwāt biasanya berupa pengalaman mistik yang akan mempengaruhi 
emosional seseorang seperti merasakan rasa takut, was-was, khawatir, dan 
perasaan mengganggu lainya. Hal tersebut adalah bentuk ujian seseorang dalam 
melakukan khalwāt. Hal tersebut dirasakan pada setiap subjek penelitian. 

Menurut pengalaman yang diterima dari tiga subjek penelitian yang 
mewakili terdapat pengalaman gangguan-gangguan seperti mendapati suara 
kuntilanak saat tengah fokus berdzikir yang membuat takut dan berfikir negatif. 
Kemudian merasa dipantau oleh Abah Yai selama melakukan khalwāt terutama 
diwaktu malam, sehingga dalam dirinya timbul rasa was-was dan merasa 
terpantau. Hal tersebut membuat emosional dua subjek tersebutb kurang baik 
karena menunjukkan respon emosional yang negatif. Kemudian pada subjek 
lainnya memiliki pengalaman mistik yang hampir sama namun memiliki respon 
emosional yang berbeda yaitu mendapati sebuah bisikan dari Ibu Nyai dan 
menghadirkan respon emosional yang cukup positif yang mana terdapat 
ketenangan batin setelah bisikan ghaib tersebut. Sehingga dari berbagai 
pengalaman mistik dan respon emosional tiga informan tersebut dapat 
memperkuat diri dari berbagai godaan yang ada saat mendekatkan diri kepada 
Allah swt. 

Kesadaran dan transformasi diri seseorang yang melakukan khalwāt adalah 
suatu bentuk spiritualitas yang meningkat. Hal tersebut didapat serangkaian 
khalwāt yang dilakukan sebagai bentuk muhasabah seseorang kepada Allah swt. 
seperti dzikir dan meditasi yang dilakukan dimalam hari saat khalwāt. Dengan 
khalwāt sebagai refleksi yang mengarah pada kesadaran diri, penerimaan, serta 
perubahan dalam pola pikir, dan gaya hidup seseorang. Sehingga dengan 



Defa Fatma Sari & Zainul Abas 

 
154    

 SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158 

	

kesadaran diri yang diterima akan menjadikan diri seseorang bertransformasi 
menjadi yang lebih baik. Menurut para snatri yang melakukan khalwāt mereka 
menemukan kesadaran pada dirinya dalam memandang dunia. Sehingga hal 
tersebut menjadikan jalan untuk diri mereka bisa berubah lebih baik, dan 
menjalankan kehidupanya dengan penuh makna. Para santri setelah melakukan 
khalwāt, sering kali merasakan kedamaian batin yang mendalam, sebagai hasil 
dari pencarian spiritual. Rasa kedekatan dengan Allah tercipta melalui 
kesendirian ini, yang memberikan kesempatan untuk bermunajat secara lebih 
intim. Seseorng merasa seolah-olah mendapatkan petunjuk atau kedamaian 
yang tidak dapat ditemukan dalam keramaian dunia. Sehingga hal tersebut 
membuat mereka merasakan kedekatan dengan Allah swt. 

Proses khalwāt sering kali tidak mudah. Banyaknya tantangan mental yang 
bisa muncul, seperti godaan untuk merasa cemas, rasa kesepian yang bisa 
menimpa, atau bahkan pikiran-pikiran duniawi yang datang begitu saja. 
Menghadapi proses ini membutuhkan ketekunan dan kekuatan mental, serta 
kemampuan untuk menenangkan pikiran agar fokus tetap pada tujuan spiritual. 
Tantangan mental ini bisa menjadi bagian dari ujian yang memperkuat jiwa 
seseorang dalam pencarian spiritual. Hal tersebut seperti yang dirasakan oleh 
santri-santri yang melakukan khalwāt dengan mengalami berbagai ujian seperti 
perasaan was-was, perrasaan takut, dan perasaan khawatir. 

Setelah menjalani pengalaman khalwāt, banyak santri yang merasakan 
adanya perubahan dalam sikap dan pandangan hidup mereka. Mereka bisa 
menjadi lebih menerima, lebih bijaksana, dan lebih yakin. Ada perubahan dalam 
cara mereka memandang kehidupan dan orang lain yaitu lebih memperhatikan 
kualitas hubungan dengan sesama dan lebih bersyukur atas apa yang dimiliki. 
Rasa kedekatan dengan Tuhan sering kali juga memperkaya pandangan hidup 
mereka terhadap makna hidup dan tujuan yang lebih tinggi. Seperti santri yang 
sebelumnya adalah orang yang pendendam kini menjadi lebih menerima dan 
berserah diri, kemudian terdapat juga yang sebelumnya adalah pribadi yang 
emosian kemudian sekarang menjadi pribadi yang santai dan bodo amatan, dan 
yang sebelumnya adalah pribadi yang susah menerima kini menjadi lebih pasrah 
dan yakin kepada Allah swt. 

 
Pengaruh Praktik khalwāt pada Santri di Pondok Pesantren Al-Hukmah 
Gatak Sukoharjo 
Penelitian ini menemukan bahwa praktik khalwāt yang dilakukan oleh santri di Pondok 
Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo memberikan pengaruh yang signifikan terhadap 
dimensi spiritual, emosional, dan perilaku individu. Temuan penelitian disintesiskan menjadi 
tiga tema besar (superordinat) yang merepresentasikan proses, tantangan, dan hasil dari 
praktik khalwāt. Ketiga tema tersebut adalah sebagai berikut: 
 



 Praktik Khalwāt dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren 
	
	

 
  

  155 
 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 
 

Tantangan Psikis dan Ujian Spiritual dalam Proses Khalwāt 
Praktik khalwāt yang sejatinya bertujuan untuk menyucikan jiwa (tazkiyat al-
nafs) dan memperkuat kedekatan dengan Allah SWT, ternyata tidak lepas dari 
tantangan spiritual yang bersifat menguji kekuatan batin santri. Dalam suasana 
yang sunyi dan gelap, santri lebih fokus dalam berdzikir dan melakukan riādah 
ruhani. Hal ini selaras dengan pandangan Abdullah (2018), yang menyatakan 
bahwa khalwāt membantu mengunci pancaindra lahir dan mengaktifkan indra 
batin, sehingga memungkinkan tercapainya kesadaran spiritual yang lebih 
dalam. Hal tersebut dialamai oleh santri Pondok Pesantren Al-Hikmah saat 
melalukan praktik khalwāt, dimana mereka mengalami seperti mendengar suara 
ghaib yang menyerupai makhluk mistik seperti kuntilanak, hingga ada yang 
merasa melihat mahluk tak kasat mata. Namun hal tersebut merupakan bentuk 
ujian spiritual saat seseorang sedang khalwāt yang perlu dilalui dengan terus 
fokus berdzikir dan tidak mengikutinya. Hal ini diperkuat oleh Djamaluddin 
dalam satu penelitian yang menyatakan bahwa gangguan setan dalam praktik 
khalwāt dapat menyerang melalui bisikan dan gelombang-gelombang pikiran 
yang masuk melalui saraf manusia (Lailatul Izzah, 2022). Pengalaman-
pengalaman yang hadir menegaskan pentingnya bimbingan mursyid dalam 
proses khalwāt, karena setiap individu akan melalui tahapan ujian batin untuk 
mengukur kekuatan dzikir dan keteguhan niat dalam mendekatkan diri kepada 
Allah SWT. 
Transformasi Diri melalui Proses Penyucian Batin 
Praktik khalwāt tidak hanya membawa santri pada pengalaman spiritual, tetapi 
juga mendorong terjadinya transformasi kepribadian dan pengendalian emosi. 
Sebagaimana dijelaskan dalam beberapa literatur, khalwāt bertujuan untuk 
mengosongkan jiwa dari sifat buruk dan menggantinya dengan akhlak terpuji 
(Aini & Rosyad, 2019). Pada hasil penelitian ini menunjukkan bahwa setelah 
menjalani khalwāt, santri mengalami perubahan dalam berbagai aspek diri 
mereka. Seperti terdapat santri yang sebelumnya dikenal emosional dan 
ambisius dalam urusan duniawi, mengaku lebih sadar dan tenang setelah 
menjalani khalwāt. Kemudian juga ada yang mengalami perubahan dari pribadi 
yang cepat marah menjadi lebih tenang dan santai dalam menghadapi persoalan 
hidup. Dan ada yang mengalami peningkatan dari sisi religiusitas, yakni 
menjadi lebih tekun menjalankan ibadah-ibadah sunnah seperti shalat malam, 
dzikir, dan merasa lebih dekat dengan Tuhan. Terdapat literatur yang 
menunjukkan bahwa praktik khalwāt berdampak pada penguatan kontrol emosi 
dan peningkatan kualitas ibadah (Lailatul Izzah, 2022). Dengan demikian, dapat 
disimpulkan bahwa khalwāt memberikan dampak positif terhadap proses 
transformasi diri santri, baik dari segi spiritualitas, emosi, maupun perilaku 
sosial. 
 



Defa Fatma Sari & Zainul Abas 

 
156    

 SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158 

	

Implikasi Spiritualitas dan Ketenangan Jiwa Pasca-Khalwāt 
Praktik khalwāt berkontribusi secara signifikan terhadap peningkatan 
spiritualitas dan ketenangan batin santri. Pada pengalaman spiritual seorang sufi 
ditandai oleh kekhusyukan dalam berdzikir dan ketekunan dalam bertafakur 
(Abdullah, 2018). Hal tersebut dirasakan oleh santri saat telah melakukan 
khalwāt, bahwa mereka mengonfirmasi setelah menjalani khalwāt, mereka 
mengalami perubahan dalam kualitas ibadah dan ketenangan jiwa, seperti 
merasa lebih ikhlas dan berserah diri kepada Allah dalam menghadapi 
persoalan, meskipun dalam hatinya masih ada luka emosional. Kemudian 
merasakan kedekatan spiritual yang intens saat berdzikir, dan menjadi lebih 
tenang dalam menghadapi tantangan hidup, serta mengalami peningkatan 
spiritualitas yang ditunjukkan melalui konsistensi ibadah sunnah serta 
penggunaan dzikir sebagai metode menenangkan diri saat menghadapi 
masalah. Terdapat hikmah dari khalwāt meliputi meningkatnya ketenangan jiwa, 
penguatan spiritualitas, dan kedekatan dengan Allah SWT. Oleh karena itu, 
praktik khalwāt dapat dianggap sebagai salah satu metode spiritual yang efektif 
dalam membentuk ketenangan batin dan kestabilan psikologis santri (Aini & 
Rosyad, 2019). 
 
Kesimpulan 
Pengalaman keagamaan merupakan elemen penting dalam kehidupan spiritual 
seseorang karena membantu memperkuat hubungan dengan Tuhan dan 
meningkatkan kualitas spiritualitas. Namun, pengalaman ini tidak didapat 
secara instan, melainkan melalui proses dan ritual tertentu, salah satunya adalah 
khalwāt, praktik penyendirian dalam tradisi tasawuf Islam. Penelitian ini 
mengkaji pengalaman keagamaan santri Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak 
Sukoharjo dalam menjalani khalwāt. Hasil penelitian menunjukkan bahwa santri 
mengalami berbagai dinamika batin dan transformasi spiritual. Pertama, mereka 
menghadapi ujian mental selama khalwāt, seperti rasa takut, bisikan batin, dan 
konflik emosi. Kedua, setelah melewati proses tersebut, muncul transformasi diri 
yang ditandai dengan peningkatan kesadaran diri, perubahan cara pandang 
hidup, serta kemampuan menghadapi masalah dengan sikap positif dan penuh 
husnudzan kepada Tuhan. Ketiga, mereka merasakan ketenangan jiwa dan 
kedekatan yang lebih dalam dengan Allah SWT, yang tercermin dalam ibadah 
yang lebih khusyuk dan perasaan damai dalam menjalani kehidupan. Dengan 
demikian, khalwāt berperan penting dalam membentuk kedewasaan spiritual, 
memperkuat ketenangan batin, dan memperdalam hubungan individu dengan 
Tuhan. 
 
Daftar Pustaka 
Abdullah, F. (2018). Spiritualitas Sosial Tarekat Naqsabandiyah: Kajian terhadap 



 Praktik Khalwāt dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren 
	
	

 
  

  157 
 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 
 

Prinsip Khalwat Dar Anjuman. Tsaqafah, 14(2), 223. 
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v14i2.2341 

Aini, P. F., & Rosyad, R. (2019). Khalwat dalam mengendalikan emosi. Syifa Al-
Qulub, 3(2), 53–64. http://dx.doi.org/10.15575/saq.v3i2.4321 

Aini, S., & Santoso, B. (2023). Pengaruh Dzikir Terhadap Kesehatan Mental Santri 
di MTs Terpadu Pondok Pesantren Haji Abdul Karim Syu’aib. Journal of 
Educational Management and Strategy, 2(1), 11–20. 
https://doi.org/10.57255/jemast.v2i1.224 

An-Nisaiburi, A. Q. A. K. H. al-Q. (2007). Risalah Qusyairiyah: Sumber Kajian Ilmu 
Tasawuf (A. M. Asrori (ed.)). Pustaka Amani.  

Arisanti, K., & Hasanah, A. (2022). Peningkatan Spiritualitas Santri Melalui 
Dzikir Senja Di Musalla Subulussalam Sentong. Jurnal Pendidikan Dan 
Konseling, 4(3), 1349–1358. 

Faiz, M., Sodiq, I., & Amin, S. (2019). Sejarah dan Perkembangan Pondok 
Pesantren Girikusumo di Demak Tahun 1997- 2008. Journal of Indonesian 
History, 8(1), 167–180. https://doi.org/10.7591/9781501718977-014 

Hefferon, K., & Gil-Rodriguez, E. (2011). Interpretative phenomenological 
analysis. Psychologist, 24(10), 756–759. 
https://doi.org/10.4324/9781315105246-7 

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023). Kerukunan Beragama dalam Lensa 
Pengalaman Keagamaan Versi Joachim Wach. Al-Adyan: Journal of Religious 
Studies, 4(1), 24–37. https://doi.org/10.15548/al-adyan.v4i1.5876 

Isa, S. ’Abdul Q. (2005). Terjemah Haqoiq ’an at-Tashawwuf [Hakekat Tasawuf] 
(Inodnesia). Qisthi Press. 

James, W. (1902). The Varieties of Religious Experience. In Proceedings from the 
International Thermal Spray Conference (Vol. 83669). 
https://doi.org/10.31399/asm.cp.itsc2006p0637 

James, W. (2015). The Varieties Of Religious Experience: Pengalaman-Pengalaman 
Religius. 

Jamilah, M., & Baiquni, M. M. (2023). Metode Pendidikan Spiritual Santri: Studi 
Komparasi di Pondok Pesantren Mansyaul Ulum dan Pondok Pesantren 
Miftahul Ulum Putri/PPRU IV Ganjaran Gondanglegi Malang. Ma’arif 
Journal of Education, Madrasah Innovation and Aswaja Studies, 2(2), 60–72. 
https://doi.org/10.69966/mjemias.v2i2.33 

Kahija, Y. La. (2017). Penelitian Fenomenololgis: Jalan Memahami Pengalaman Hidup 
(G. Sudibyo (ed.). PT Kanisius. 

Lailatul Izzah. (2022). Pengaruh Khalwat Tareqat Naqsabandiyah Terhadap 
Emotional Control dan Kualitas Ibadah pada Santri di Ponpes Darus Shofa 



Defa Fatma Sari & Zainul Abas 

 
158    

 SUHU: Journal of Sufism and Humanities 
Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158 

	

Kandis. Nathiqiyyah, 5(2), 83–94. 
Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (36th ed.). Remaja 

Rosdakarya,. 
 


