SUHU: JOURNAL OF SUFISM AND HUMANITIES
Vol. I, No. 2, (2025): 147-158
https://suhu.lakaspia.org/index.php/suhu/index

OPENal\ECESS

Praktik Khalwat dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di

Pondok Pesantren

Defa Fatma Sari?*, Zainul Abas?

aUniversitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia

Abstract

Objective: This study aims to explore the meanings and dynamics of the
religious experiences of students undertaking khalwat at Al-Hikmah
Islamic Boarding School in Gatak, Sukoharjo. Method: A qualitative
approach with a phenomenological design was employed. Data were
collected through in-depth interviews, participant observation, and
documentation, and analyzed using Interpretative Phenomenological
Analysis (IPA). Data validity was ensured through method and source
triangulation. Results: Khalwiat is perceived not merely as a spiritual ritual
but as a process of constructing personal and transformative religious

Article History:
Received 2 Oktober 2025
Accepted 12 December 2025

To cite in APA style:

Sari, D. F. & Abas, Z. (2025).
Praktik Khalwat dan
Spiritualitas: Pengalaman
Religius Santri di Pondok
Pesantren. SUHU: Journal of
Sufism and Humanities, 1, (2),

meaning. Participants reported significant changes across affective, 147-138.

cognitive, and spiritual dimensions, including increased inner tranquility,
greater discipline in religious practice, and deeper self-awareness. They
also experienced mystical phenomena, interpreted as part of spiritual
testing and purification. Conclusion: Khalwat functions as a strategic inner
spiritual space that strengthens spirituality and fosters the sustained
development of students’ religious subjectivity. This study aims to explore
the role of the concept of tawakkul in enhancing the resilience of bullying
victims.

Copyright © 2025 Authors
This is an open access article
under CC-BY-NC 4.0 license

Keywords: Religious Experience, Pesantren, Khalwat, Spirituality; Santri

Pendahuluan

Pengalaman keagamaan merupakan aspek penting dalam kehidupan spiritual
individu. Melalui pengalaman ini, seseorang dapat merasakan kedekatan
dengan Tuhan atau sesuatu yang dianggap sakral, dan hal tersebut berpengaruh
pada nilai serta perilaku dalam kehidupan sehari-hari (Hidayatulloh &
Saumantri, 2023). Dalam tradisi tasawuf, pembahasan mengenai pengalaman
keagamaan memiliki kedalaman tersendiri, sebagaimana dijelaskan oleh Imam
al-Ghazali melalui konsep ma‘rifat bi-llah dan ilmu mukashafah (fana). Al-Ghazalt
menjelaskan bahwa pengalaman spiritual seorang sufi kerap disalahpahami,
terutama dalam pengalaman kesatuan antara yang jamak dan yang tunggal saat
mencapai keadaan fana. Pada titik ini, seorang sufi tidak lagi melihat kecuali
Allah semata, bahkan dirinya sendiri hanya dipandang sebagai hamba. Ia
mengklasifikasikan tauhid dalam empat tingkatan, salah satunya adalah tauhid
al-siddigin yang didasarkan pada penyaksian langsung (Komarudin, 2018).
Pemahaman al-Ghazali mengenai pengalaman keagamaan memiliki kesamaan

* Corresponding Author: defafatmasari@gmail.com

147


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:defafatmasari@gmail.com

Defa Fatma Sari & Zainul Abas

dengan pandangan William James yang menekankan bahwa pengalaman
religius bersifat unik dan personal. James menggarisbawahi bahwa pengalaman
keagamaan berakar dari kondisi kesadaran mistis dan mencakup perasaan,
tindakan, dan pengalaman seseorang dalam relasi dengan Tuhan (James, 2015).
Ia juga menguraikan empat karakteristik utama dari pengalaman keagamaan:
ineffability (tidak terungkapkan), noetic quality (pemahaman intuitif), transiency
(berlangsung singkat), dan passivity (kepasifan) (James, 1902).

Penelitian-penelitian sebelumnya mendukung pemahaman yang ada,
seperti menekankan bahwa pengalaman keagamaan memiliki karakter mistik
seperti persatuan dengan Tuhan dan tidak dapat dijelaskan secara verbal, serta
dapat muncul melalui praktik-praktik ritual seperti shalat, dzikir, wirid, hingga
khalwat. Dalam konteks tasawuf, khalwat merupakan bentuk jihad spiritual yang
dilakukan dengan cara mengasingkan diri dari dunia, berpuasa, membatasi
interaksi, dan memperbanyak dzikir. Praktik ini bukan sekadar menyendiri,
tetapi juga melibatkan renungan dan penguatan relasi batin dengan Allah (Aini
& Santoso, 2023). Pada kitab klasik seperti al-Risalah al-Qushayriyyah menjelaskan
bahwa khalwat adalah sifat para sufi sejati dan bagian dari perjalanan ruhani
menuju Tuhan (An-Nisaiburi, 2007). Shaykh ‘Abd al-Qadir ‘Isa juga menegaskan
pentingnya bimbingan murshid dalam khalwat serta menjelaskan bahwa khalwat
adalah bentuk penyucian hati yang dilakukan dengan menghindari kesibukan
duniawi, memperbanyak dzikir, dan tafakur. Pengalaman spiritual ini pun
memiliki legitimasi dari hadis Nabi Muhammad saw., yang menyebutkan
bagaimana wahyu pertama beliau diawali dengan khalwat di Gua Hira (Isa,
2005).

Realitas kontemporer, praktik khalwat masih diterapkan, terutama di
lingkungan pesantren yang mengikuti tarekat seperti Naqgsyabandiyah dan
Syattariyah. Di Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo, khalwat
dijadikan program tahunan khusus tanpa syarat baiat, menjadikannya unik
dibandingkan pesantren lain seperti Pondok Pesantren Al-Manshur atau
Girikusumo, yang mensyaratkan keikutsertaan dalam tarekat tertentu (Faiz et
al., 2019). Program khalwat di Al-Hikmah berlangsung selama 3 hari 2 malam
dengan bimbingan murshid dan diisi oleh aktivitas-aktivitas spiritual seperti
dzikir, puasa, dan diam. Dalam praktiknya, pengalaman keagamaan yang
dirasakan santri melalui khalwat menunjukkan variasi. Beberapa santri
melaporkan perasaan tenang, kedekatan dengan Tuhan, serta transformasi batin
yang mendalam. Namun ada juga yang hanya merasakan efek dzikir tanpa
transformasi spiritual yang signifikan. Perbedaan ini menunjukkan adanya
kompleksitas dalam merasakan pengalaman keagamaan, sebagaimana
disinggung oleh William James bahwa tidak semua individu merasakan efek
spiritual yang sama, sekalipun menjalani ritual yang serupa (James, 1902).

148
SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158



Praktik Khalwat dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren

Fenomena ini menunjukkan adanya relevansi penting dalam mengkaji praktik
khalwat sebagai medium pembentuk pengalaman keagamaan santri.

Terjadinya krisis spiritual yang melanda generasi muda dan tantangan
modernisasi di lingkungan pesantren (Jamilah & Baiquni, 2023), praktik khalwat
menjadi upaya untuk menjaga keseimbangan spiritual dan membangun
kesadaran religius yang lebih mendalam. Pesantren, sebagai lembaga
pendidikan Islam, perlu memberikan ruang praktik spiritual yang tidak hanya
bersifat teoritis, tetapi juga transformatif secara batiniah . Memperhatikan
fenomena tersebut, Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo menjadi
salah satu contoh konkret bagaimana khalwat dijadikan sebagai jalan bagi santri
untuk menumbuhkan spiritualitas melalui pengalaman keagamaan. Berangkat
dari kompleksitas dan signifikansi tersebut, penting untuk menggali lebih jauh
bagaimana santri mengalami pengalaman keagamaan melalui praktik khalwat
dalam konteks pendidikan pesantren.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode Interpretative
Phenomenological Analysis (IPA) dengan memberikan kesempatan pada peneliti
untuk memahami subjek penelitian dengan memaknai prespektif yang
dimilikinya (Hefferon & Gil-Rodriguez, 2011). Metode ini bertujuan menggali
makna subjektif dari pengalaman keagamaan santri yang menjalani praktik
khalwat di Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo. IPA memungkinkan
peneliti memahami pengalaman secara mendalam dari perspektif informan.
Informan dalam penelitian ini adalah santri berusia 18-25 tahun, yang pernah
menjalani khalwat, baik yang masih menetap di pesantren maupun tidak.
Sebagian besar informan juga berstatus sebagai mahasiswa, sehingga memiliki
peran ganda dalam kehidupan sehari-hari. Pengumpulan data dilakukan
melalui wawancara semi-terstruktur, observasi semi-partisipatif, dan
dokumentasi. Wawancara bertujuan menggali pengalaman spiritual secara
langsung, sementara observasi digunakan untuk menangkap ekspresi dan
perilaku informan. Dokumentasi meliputi catatan dzikir dan unggahan media
sosial yang relevan. Analisis data dilakukan melalui empat tahapan IPA yaitu
membaca transkrip, mencatat komentar awal, mengidentifikasi tema emergen,
dan menyusun tema superordinate (Kahija, 2017). Keabsahan data dilakukan
melalui triangulasi metode dan sumber, yaitu dengan membandingkan hasil
wawancara, observasi, dokumentasi, serta data dari informan pendukung
seperti teman sekamar dan pengasuh pesantren (Moleong, 2017).

Hasil dan Diskusi
Istilah bullying berasal dari bahasa Inggris dan hingga saat ini belum memiliki
padanan dalam bahasa Indonesia yang sepenuhnya mampu merepresentasikan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities
Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 149



Defa Fatma Sari & Zainul Abas

makna konseptualnya secara presisi. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI), bullying diterjemahkan sebagai perundungan, yang berasal dari kata
dasar rundung, bermakna mengganggu, merendahkan, atau menimpakan
penderitaan kepada orang lain secara terus-menerus. Terjemahan ini berupaya
menangkap esensi tindakan yang bersifat berulang dan menimbulkan dampak
psikologis maupun fisik bagi korban. Formulasi akademik awal mengenai
konsep ini diperkenalkan oleh psikolog Norwegia, Dan Olweus, yang
mendefinisikan bullying sebagai perilaku negatif dan agresif yang dilakukan
secara berulang dalam jangka waktu tertentu terhadap individu yang berada
dalam posisi sulit untuk membela diri. Menurut Olweus, bullying mencakup
berbagai bentuk perilaku merugikan, seperti penghinaan verbal, pengucilan
sosial, agresi fisik, intimidasi, serta penyebaran rumor jahat dan tidak benar.
Perspektif ini kemudian menjadi landasan bagi berbagai penelitian lanjutan
mengenai kekerasan di lingkungan sekolah dan menegaskan bahwa bullying
bukanlah peristiwa tunggal yang terisolasi, melainkan pola dominasi yang
berulang dan bertujuan untuk menekan serta menimbulkan penderitaan.
Pemahaman ini selanjutnya memengaruhi perkembangan riset kontemporer
dalam bidang psikologi pendidikan, kesehatan mental, dan perilaku sosial, yang
menekankan dampak mendalam bullying terhadap kesejahteraan emosional,
perkembangan, dan resiliensi korban (Dhamayanti, 2021).

Pelaksanaan khalwat di Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo
Pondok Pesantren Al-Hikmah yang merupakan pondok pesantren berbasis salaf
dengan metode pembelajaran kitab kuning. Kemudian memiliki program
tahunan yang cukup berbeda dari pondok pesantren lainya yaitu khalwat.
Khalwat mulai diterapkan dipondok pesantren ini sejak tahun 2004 yang mana
ini menjadi program khusus tahunan untuk para santri. Menurut pengasuh
pondok pesantren Al-Hikmah Kyai Miftahul Huda tujuan dari khalwat sendiri
adalah untuk membersihkan diri dengan cara merasakan gejolakan hati untuk
mawas diri dan mendekatkan diri kepada Allah swt. sehingga membentuk
spiritualitas dan akhlak yang baik untuk para santrinya. Khalwat ini ada dengan
dilatarbelakangi dari pengasuh pondok pesantren Al-Hikmah sendiri yaitu Kyai
Miftahul Huda seorang mursyid dari Tarekat Nagsabandiyan Syattariyah yang
merupakan gabuangan dari dua tarekat yang berkembang di Indonesia yaitu
Nagsabandiyan dan Syattariyah. Pada dasarnya tarekat Nagsabandiyah sendiri
adalah salah satu tarekat utama ajaran tasawuf dan tarekat Syattariyah adalah
tarekat yang beraliran Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah. Sehingga dengan dasar
beground dua tarekat tersebut dan ilmu ketasawufan yang dimiliki pengasuh
Kyai Miftahul Huda beliau membentuk program khusus tahunan untuk para
santrinya melaksanakan khalwat untuk mawas diri dan mendekatkan diri kepada
Allah swt.

150
SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158



Praktik Khalwat dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren

Analisis data dalam penelitian ini didasarkan pada hasil wawancara,
observasi, dan dokumentasi yang diperoleh melaui tiga informan. Data yang
telah dikumpulkan dianalisis menggunakan pendekatan Interpretative
Phenomenological Analysis (IPA), yang melibatkan interpretasi temuan untuk
mengidentifikasi pola makna. Berdasarkan kerangka teori yang digunakan
menyatakan bahwa khalwat dapat meningkatkan spiritualitas santri, hal tersebut
dapat dilihat melalui proses analisis yang kemudian menghasilkan lima temuan
tema yang kemudian dikelompokan kembali menjadi tiga temuan tema besar.
Pengalaman keagamaan melalui khalwat menjadi momen transformatif bagi para
santri dalam perjalanan spiritual mereka. Khalwat, yang dipahami sebagai
praktik menyendiri untuk beribadah dan mendekatkan diri kepada Allah
dengan bimbingan dari murshid dalam waktu yang ditentukan. Hal tersebut
bertujuan memberikan ruang bagi santri untuk merefleksikan diri,
memperdalam keimanan, serta mencapai ketenangan batin (Abdullah, 2018).

Hasil dari wawancara dan observasi yang dilakukan para santri
menggambarkan khalwit sebagai pengalaman yang penuh makna, dimana
mereka merasakan peningkatan koneksi spiritual dan kesadaran akan kehadiran
Tuhan dalam kehidupannya. Hal tersebut dijelaskan oleh ketiga informan yang
mengatakan bahwa dengan zikir yang dilakukan saat khalwat membuat dirinya
merasakan suatu kedekatan dengan Rabnya. Selain dari hasil wawancara ketiga
informan juga terdapat hasil pengamatan yang ditemukan bahwa pengalaman
yang dirasakan oleh setiap informan adalah kesadaran terhadap koneksi
spritualnya dengan merasakan kedekatan dengan Tuhan melalui dzikirnya saat
melakukan khalwat. Hal tersebut jelas dikarenakan tujuan dari khalwat yang
dijelaskana Shaykh ‘Abd al-Qadir ‘Isa bahwa khalwat sebagai sarana penyingkapan
yang sangat besar dalam hati (Isa, 2005). Sehingga dengan penyingkapan yang
menyelimuti hati memberikan pengalaman suatu rasa kedekatan dengan Tuhan.
Hal tersebut seperti yang dijelaskan pada teori ilik William James terkait
pengalaman keagamaan yang dimiliki seseorang sebab saat menjalani proses
hubungan dengan Tuhan dalam melakukan suatu peribadatan dalam agama
(James, 1902).

Transformasi spiritual yang dialami individu pasca praktik khalwat tidak
hanya tercermin dalam peningkatan koneksi spiritual dan kesadaran akan
kehadiran Tuhan dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga mencakup perubahan
mendalam dalam aspek psikologis dan eksistensial individu. Proses khalwat,
yang secara esensial merupakan metode penyucian hati (tazkiyat al-nafs) dan
pembersihan jiwa untuk mendekatkan diri kepada Allah, membawa dampak
signifikan terhadap pembentukan diri (self-transformation). Hal ini dikarenakan
keterlibatan mendalam dalam aktivitas spiritual seperti dzikir dan kontemplasi
selama khalwit memungkinkan individu untuk merefleksikan kehidupannya,

SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 151



Defa Fatma Sari & Zainul Abas

menata ulang orientasi batin, dan memperkuat hubungan transendental dengan
Tuhan.

Perubahan tersebut tidak hanya bersifat internal, tetapi juga memiliki
manifestasi yang nyata dalam kehidupan sehari-hari, seperti peningkatan
stabilitas emosi, ketenangan batin, pembentukan cara pandang hidup yang lebih
positif, serta peningkatan kualitas dan konsistensi dalam beribadah. Hal tersebut
terdapat pada hasil wawancara dengan tiga informan, bahwa terdapat
transformasi yang tampak jelas pada setiap informan seperti mereka
menggambarkan adanya kedamaian yang mendalam pasca-khalwat, kemudian
menunjukkan adanya perubahan dalam kesadaran diri dan peningkatan
motivasi ibadah, dan merasa dengan adanya khalwat dapat membentuk persepsi
baru tentang makna kehidupan. Pada dasarnya khalwit memang memiliki
dampak positif yang signifikan terhadap keseimbangan psikologis individu,
terutama dalam hal pengendalian emosi dan stabilitas mental (Aini & Rosyad,
2019).

Setiap transformasi yang terjadi dalam diri individu dapat dilihat sebagai
indikator meningkatnya kualitas spiritualitas. Ketika seseorang mampu
mengelola emosinya dengan lebih baik, memiliki cara pandang yang sehat
terhadap hidup, serta mengalami peningkatan dalam kualitas ibadah, hal
tersebut menandakan bahwa individu tersebut tengah mengalami pertumbuhan
spiritual. Seperti yang dijelaskan oleh al-Ghazali dalam pemikirannya,
spiritualitas merupakan fondasi utama dari terbentuknya harga diri, nilai-nilai
moral, rasa memiliki, serta arah dan makna hidup yang mendalam (Arisanti &
Hasanah, 2022). Dengan demikian, khalwat bukan hanya praktik ibadah yang
bersifat individu, tetapi juga merupakan proses eksistensial yang mampu
membentuk identitas spiritual seseorang.

Namun, pengalaman spiritual yang mendalam melalui khalwat tidak terjadi
dengan mudah. Setiap individu yang menjalani praktik ini akan dihadapkan
pada berbagai bentuk ujian batin, termasuk rintangan dan gangguan yang
berasal dari dalam diri maupun dari luar. Informan dalam penelitian ini
mengungkapkan adanya pengalaman-pengalaman spiritual yang intens, seperti
bisikan-bisikan ghaib, rasa was-was yang mendalam, serta gangguan batin yang
datang secara tiba-tiba saat khalwat berlangsung. Meskipun demikian, mereka
tidak terpengaruh secara signifikan oleh gangguan tersebut karena mampu
menjaga fokus pikiran dan hatinya pada dzikir dan kesadaran akan kehadiran
Allah.

Fenomena ini telah dijelaskan oleh Shaykh ‘Abd al-Qadir ‘Isa dalam karya
klasiknya Hagigat al-Tasawwuf, yang menyatakan bahwa seseorang yang tengah
melakukan dzikir dalam kesunyian khalwat harus mampu menguasai hatinya
dari berbagai godaan batin. Menurut beliau, jika seorang murid tidak mampu
melawan dan mengendalikan godaan-godaan tersebut, maka hatinya akan

152
SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158



Praktik Khalwat dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren

kosong dari dzikir, dan proses spiritualnya tidak akan mencapai hasil yang
optimal. Namun apabila godaan tersebut berhasil diatasi dan kesadaran hati
dapat dikembalikan kepada dzikir, maka ujian-ujian selanjutnya akan datang
dalam bentuk yang berbeda untuk terus menguji keteguhan spiritual hingga
khalwat mencapai kesempurnaannya (Isa, 2005). Dengan demikian, khalwat
bukan sekadar praktik kontemplatif, melainkan proses spiritual yang dinamis
dan kompleks, yang menuntut keteguhan iman serta kesiapan mental dan
emosional yang tinggi.

Pengalaman batin dan emosional yang terjadi saat melakukan praktik
khalwat merupakan tema yang menggambarkan bahwa praktik khalwat sendiri
tak hanya melakukan berbagai amalan dengan tujuan tazkiyat al-nafs namun
didalam praktiknya terdapat berbagai ujian batin yang diterima oleh setiap
orang yang sedang menjalankannya. Pada ujian tersebutlah yang akan
membentuk spiritualitas seorang pelaku khalwat. Pengalaman batin dan
emosional seseorang saat khalwat adalah bentuk suatu ujian apakan bertahan
tidaknya seseorang saat melakukan khalwat untuk penyucian dan pendekatan
diri kepada Allah swt. Kemudian pengalaman batin yang dimiliki seorang
pelaku khalwat biasanya berupa pengalaman mistik yang akan mempengaruhi
emosional seseorang seperti merasakan rasa takut, was-was, khawatir, dan
perasaan mengganggu lainya. Hal tersebut adalah bentuk ujian seseorang dalam
melakukan khalwat. Hal tersebut dirasakan pada setiap subjek penelitian.

Menurut pengalaman yang diterima dari tiga subjek penelitian yang
mewakili terdapat pengalaman gangguan-gangguan seperti mendapati suara
kuntilanak saat tengah fokus berdzikir yang membuat takut dan berfikir negatif.
Kemudian merasa dipantau oleh Abah Yai selama melakukan khalwat terutama
diwaktu malam, sehingga dalam dirinya timbul rasa was-was dan merasa
terpantau. Hal tersebut membuat emosional dua subjek tersebutb kurang baik
karena menunjukkan respon emosional yang negatif. Kemudian pada subjek
lainnya memiliki pengalaman mistik yang hampir sama namun memiliki respon
emosional yang berbeda yaitu mendapati sebuah bisikan dari Ibu Nyai dan
menghadirkan respon emosional yang cukup positif yang mana terdapat
ketenangan batin setelah bisikan ghaib tersebut. Sehingga dari berbagai
pengalaman mistik dan respon emosional tiga informan tersebut dapat
memperkuat diri dari berbagai godaan yang ada saat mendekatkan diri kepada
Allah swt.

Kesadaran dan transformasi diri seseorang yang melakukan khalwat adalah
suatu bentuk spiritualitas yang meningkat. Hal tersebut didapat serangkaian
khalwat yang dilakukan sebagai bentuk muhasabah seseorang kepada Allah swt.
seperti dzikir dan meditasi yang dilakukan dimalam hari saat khalwat. Dengan
khalwat sebagai refleksi yang mengarah pada kesadaran diri, penerimaan, serta
perubahan dalam pola pikir, dan gaya hidup seseorang. Sehingga dengan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 153



Defa Fatma Sari & Zainul Abas

kesadaran diri yang diterima akan menjadikan diri seseorang bertransformasi
menjadi yang lebih baik. Menurut para snatri yang melakukan khalwat mereka
menemukan kesadaran pada dirinya dalam memandang dunia. Sehingga hal
tersebut menjadikan jalan untuk diri mereka bisa berubah lebih baik, dan
menjalankan kehidupanya dengan penuh makna. Para santri setelah melakukan
khalwat, sering kali merasakan kedamaian batin yang mendalam, sebagai hasil
dari pencarian spiritual. Rasa kedekatan dengan Allah tercipta melalui
kesendirian ini, yang memberikan kesempatan untuk bermunajat secara lebih
intim. Seseorng merasa seolah-olah mendapatkan petunjuk atau kedamaian
yang tidak dapat ditemukan dalam keramaian dunia. Sehingga hal tersebut
membuat mereka merasakan kedekatan dengan Allah swt.

Proses khalwat sering kali tidak mudah. Banyaknya tantangan mental yang
bisa muncul, seperti godaan untuk merasa cemas, rasa kesepian yang bisa
menimpa, atau bahkan pikiran-pikiran duniawi yang datang begitu saja.
Menghadapi proses ini membutuhkan ketekunan dan kekuatan mental, serta
kemampuan untuk menenangkan pikiran agar fokus tetap pada tujuan spiritual.
Tantangan mental ini bisa menjadi bagian dari ujian yang memperkuat jiwa
seseorang dalam pencarian spiritual. Hal tersebut seperti yang dirasakan oleh
santri-santri yang melakukan khalwat dengan mengalami berbagai ujian seperti
perasaan was-was, perrasaan takut, dan perasaan khawatir.

Setelah menjalani pengalaman khalwat, banyak santri yang merasakan
adanya perubahan dalam sikap dan pandangan hidup mereka. Mereka bisa
menjadi lebih menerima, lebih bijaksana, dan lebih yakin. Ada perubahan dalam
cara mereka memandang kehidupan dan orang lain yaitu lebih memperhatikan
kualitas hubungan dengan sesama dan lebih bersyukur atas apa yang dimiliki.
Rasa kedekatan dengan Tuhan sering kali juga memperkaya pandangan hidup
mereka terhadap makna hidup dan tujuan yang lebih tinggi. Seperti santri yang
sebelumnya adalah orang yang pendendam kini menjadi lebih menerima dan
berserah diri, kemudian terdapat juga yang sebelumnya adalah pribadi yang
emosian kemudian sekarang menjadi pribadi yang santai dan bodo amatan, dan
yang sebelumnya adalah pribadi yang susah menerima kini menjadi lebih pasrah
dan yakin kepada Allah swt.

Pengaruh Praktik khalwat pada Santri di Pondok Pesantren Al-Hukmah

Gatak Sukoharjo

Penelitian ini menemukan bahwa praktik gbakwar yang dilakukan oleh santri di Pondok
Pesantren Al-Hikmah Gatak Sukoharjo memberikan pengaruh yang signifikan terhadap
dimensi spiritual, emosional, dan perilaku individu. Temuan penelitian disintesiskan menjadi
tiga tema besar (superordinat) yang merepresentasikan proses, tantangan, dan hasil dari
praktik khalwat. Ketiga tema tersebut adalah sebagai berikut:

154
SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158



Praktik Khalwat dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren

Tantangan Psikis dan Ujian Spiritual dalam Proses Khalwat

Praktik khalwat yang sejatinya bertujuan untuk menyucikan jiwa (tazkiyat al-
nafs) dan memperkuat kedekatan dengan Allah SWT, ternyata tidak lepas dari
tantangan spiritual yang bersifat menguji kekuatan batin santri. Dalam suasana
yang sunyi dan gelap, santri lebih fokus dalam berdzikir dan melakukan riadah
ruhani. Hal ini selaras dengan pandangan Abdullah (2018), yang menyatakan
bahwa khalwat membantu mengunci pancaindra lahir dan mengaktifkan indra
batin, sehingga memungkinkan tercapainya kesadaran spiritual yang lebih
dalam. Hal tersebut dialamai oleh santri Pondok Pesantren Al-Hikmah saat
melalukan praktik khalwait, dimana mereka mengalami seperti mendengar suara
ghaib yang menyerupai makhluk mistik seperti kuntilanak, hingga ada yang
merasa melihat mahluk tak kasat mata. Namun hal tersebut merupakan bentuk
ujian spiritual saat seseorang sedang khalwat yang perlu dilalui dengan terus
fokus berdzikir dan tidak mengikutinya. Hal ini diperkuat oleh Djamaluddin
dalam satu penelitian yang menyatakan bahwa gangguan setan dalam praktik
khalwat dapat menyerang melalui bisikan dan gelombang-gelombang pikiran
yang masuk melalui saraf manusia (Lailatul Izzah, 2022). Pengalaman-
pengalaman yang hadir menegaskan pentingnya bimbingan mursyid dalam
proses khalwat, karena setiap individu akan melalui tahapan ujian batin untuk
mengukur kekuatan dzikir dan keteguhan niat dalam mendekatkan diri kepada
Allah SWT.

Transformasi Diri melalui Proses Penyucian Batin

Praktik khalwat tidak hanya membawa santri pada pengalaman spiritual, tetapi
juga mendorong terjadinya transformasi kepribadian dan pengendalian emosi.
Sebagaimana dijelaskan dalam beberapa literatur, khalwat bertujuan untuk
mengosongkan jiwa dari sifat buruk dan menggantinya dengan akhlak terpuji
(Aini & Rosyad, 2019). Pada hasil penelitian ini menunjukkan bahwa setelah
menjalani khalwat, santri mengalami perubahan dalam berbagai aspek diri
mereka. Seperti terdapat santri yang sebelumnya dikenal emosional dan
ambisius dalam urusan duniawi, mengaku lebih sadar dan tenang setelah
menjalani khalwat. Kemudian juga ada yang mengalami perubahan dari pribadi
yang cepat marah menjadi lebih tenang dan santai dalam menghadapi persoalan
hidup. Dan ada yang mengalami peningkatan dari sisi religiusitas, yakni
menjadi lebih tekun menjalankan ibadah-ibadah sunnah seperti shalat malam,
dzikir, dan merasa lebih dekat dengan Tuhan. Terdapat literatur yang
menunjukkan bahwa praktik khalwat berdampak pada penguatan kontrol emosi
dan peningkatan kualitas ibadah (Lailatul Izzah, 2022). Dengan demikian, dapat
disimpulkan bahwa khalwat memberikan dampak positif terhadap proses
transformasi diri santri, baik dari segi spiritualitas, emosi, maupun perilaku
sosial.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 155



Defa Fatma Sari & Zainul Abas

Implikasi Spiritualitas dan Ketenangan Jiwa Pasca-Khalwat

Praktik khalwat berkontribusi secara signifikan terhadap peningkatan
spiritualitas dan ketenangan batin santri. Pada pengalaman spiritual seorang sufi
ditandai oleh kekhusyukan dalam berdzikir dan ketekunan dalam bertafakur
(Abdullah, 2018). Hal tersebut dirasakan oleh santri saat telah melakukan
khalwat, bahwa mereka mengonfirmasi setelah menjalani khalwat, mereka
mengalami perubahan dalam kualitas ibadah dan ketenangan jiwa, seperti
merasa lebih ikhlas dan berserah diri kepada Allah dalam menghadapi
persoalan, meskipun dalam hatinya masih ada luka emosional. Kemudian
merasakan kedekatan spiritual yang intens saat berdzikir, dan menjadi lebih
tenang dalam menghadapi tantangan hidup, serta mengalami peningkatan
spiritualitas yang ditunjukkan melalui konsistensi ibadah sunnah serta
penggunaan dzikir sebagai metode menenangkan diri saat menghadapi
masalah. Terdapat hikmah dari khalwat meliputi meningkatnya ketenangan jiwa,
penguatan spiritualitas, dan kedekatan dengan Allah SWT. Oleh karena itu,
praktik khalwat dapat dianggap sebagai salah satu metode spiritual yang efektif
dalam membentuk ketenangan batin dan kestabilan psikologis santri (Aini &
Rosyad, 2019).

Kesimpulan

Pengalaman keagamaan merupakan elemen penting dalam kehidupan spiritual
seseorang karena membantu memperkuat hubungan dengan Tuhan dan
meningkatkan kualitas spiritualitas. Namun, pengalaman ini tidak didapat
secara instan, melainkan melalui proses dan ritual tertentu, salah satunya adalah
khalwat, praktik penyendirian dalam tradisi tasawuf Islam. Penelitian ini
mengkaji pengalaman keagamaan santri Pondok Pesantren Al-Hikmah Gatak
Sukoharjo dalam menjalani khalwat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa santri
mengalami berbagai dinamika batin dan transformasi spiritual. Pertama, mereka
menghadapi ujian mental selama khalwat, seperti rasa takut, bisikan batin, dan
konflik emosi. Kedua, setelah melewati proses tersebut, muncul transformasi diri
yang ditandai dengan peningkatan kesadaran diri, perubahan cara pandang
hidup, serta kemampuan menghadapi masalah dengan sikap positif dan penuh
husnudzan kepada Tuhan. Ketiga, mereka merasakan ketenangan jiwa dan
kedekatan yang lebih dalam dengan Allah SWT, yang tercermin dalam ibadah
yang lebih khusyuk dan perasaan damai dalam menjalani kehidupan. Dengan
demikian, khalwat berperan penting dalam membentuk kedewasaan spiritual,
memperkuat ketenangan batin, dan memperdalam hubungan individu dengan
Tuhan.

Daftar Pustaka
Abdullah, F. (2018). Spiritualitas Sosial Tarekat Nagsabandiyah: Kajian terhadap

156
SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158



Praktik Khalwat dan Spiritualitas: Pengalaman Religius Santri di Pondok Pesantren

Prinsip Khalwat Dar Anjuman. Tsaqafah, 14(2), 223.
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v14i2.2341

Aini, P. F,, & Rosyad, R. (2019). Khalwat dalam mengendalikan emosi. Syifa Al-
Qulub, 3(2), 53-64. http://dx.doi.org/10.15575/saq.v3i2.4321

Aini, S., & Santoso, B. (2023). Pengaruh Dzikir Terhadap Kesehatan Mental Santri
di MTs Terpadu Pondok Pesantren Haji Abdul Karim Syu’aib. Journal of
Educational Management and Strategy, 2(1), 11-20.
https://doi.org/10.57255/jemast.v2i1.224

An-Nisaiburi, A. Q. A. K. H. al-Q. (2007). Risalah Qusyairiyah: Sumber Kajian Ilmu
Tasawuf (A. M. Asrori (ed.)). Pustaka Amani.

Arisanti, K., & Hasanah, A. (2022). Peningkatan Spiritualitas Santri Melalui
Dzikir Senja Di Musalla Subulussalam Sentong. Jurnal Pendidikan Dan
Konseling, 4(3), 1349-1358.

Faiz, M., Sodiq, I, & Amin, S. (2019). Sejarah dan Perkembangan Pondok
Pesantren Girikusumo di Demak Tahun 1997- 2008. Journal of Indonesian
History, 8(1), 167-180. https://doi.org/10.7591/9781501718977-014

Hefferon, K., & Gil-Rodriguez, E. (2011). Interpretative phenomenological
analysis. Psychologist, 24(10), 756-759.
https://doi.org/10.4324/9781315105246-7

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023). Kerukunan Beragama dalam Lensa
Pengalaman Keagamaan Versi Joachim Wach. Al-Adyan: Journal of Religious
Studies, 4(1), 24-37. https://doi.org/10.15548/al-adyan.v4i1.5876

Isa, S. "Abdul Q. (2005). Terjemah Hagqoiq ‘an at-Tashawwuf [Hakekat Tasawuf]
(Inodnesia). Qisthi Press.

James, W. (1902). The Varieties of Religious Experience. In Proceedings from the
International Thermal Spray Conference (Vol. 83669).
https://doi.org/10.31399/asm.cp.itsc2006p0637

James, W. (2015). The Varieties Of Religious Experience: Pengalaman-Pengalaman
Religius.

Jamilah, M., & Baiquni, M. M. (2023). Metode Pendidikan Spiritual Santri: Studi
Komparasi di Pondok Pesantren Mansyaul Ulum dan Pondok Pesantren
Miftahul Ulum Putri/PPRU IV Ganjaran Gondanglegi Malang. Ma'arif
Journal of Education, Madrasah Innovation and Aswaja Studies, 2(2), 60-72.
https://doi.org/10.69966/mjemias.v2i2.33

Kahija, Y. La. (2017). Penelitian Fenomenololgis: Jalan Memahami Pengalaman Hidup
(G. Sudibyo (ed.). PT Kanisius.

Lailatul Izzah. (2022). Pengaruh Khalwat Tareqat Nagsabandiyah Terhadap
Emotional Control dan Kualitas Ibadah pada Santri di Ponpes Darus Shofa

SUHU: Journal of Sufism and Humanities
Vol. 1, No. 2 (2025): 147-158 157



Defa Fatma Sari & Zainul Abas

Kandis. Nathigiyyah, 5(2), 83-94.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (36th ed.). Remaja
Rosdakarya,.

158
SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Vol. 1, No. 2, (2025): 147-158



