£ ¢ ‘ %}) SUHU: Journal of Sufism and Humanities
£ ¥
2 * k] Volume 01, Nomor 01, 2025: 73-85
@\g \éf https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ibn Taimiyyah, Samd‘, dan Rags: Kritik Tradisionalis terhadap Estetika
Tasawuf dalam Islam

Hamdan Maghribi
Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta

Alfina Hidayah
Universitas Islam Internasional Indonesia

Cotresponding authot’s email: hamdan.maghribi@staff.uinsaid.ac.id

Abstrak
Artike] ini menganalisis pandangan kritis Ibn Taimiyyah terhadap praktik saza‘ (musik sufi) dan rags (tari

sufi), sebagai bagian dari proyek epistemologis dan teologisnya dalam memurnikan tasawuf. Menggunakan
pendekatan studi pustaka dan telaah historis-kritis atas teks-teks primer seperti Kitib al-Sama‘ wa al-Rags, al-
Istigamah, dan pandangan muridnya Ibn Qayyim al-Jauziyyah, artikel ini juga membandingkan argumen-
argumen Ibn Taimiyyah dengan tokoh seperti al-Ghazali, serta menempatkannya dalam konteks
kontemporer. Penelitian ini menemukan bahwa kritik Ibn Taimiyyah bukan semata-mata penolakan atas
seni, tetapi penolakan atas epistemologi spiritual yang tidak berlandaskan syariat. Temuan ini diperkuat oleh
studi kontemporer dari Arjan Post, Fadlou Shehadi, dan Yaron Klein. Artikel ini merekomendasikan

pendekatan hermeneutis-kontekstual dalam membaca ulang warisan kritik estetika dalam Islam.
Kata Kunci: Ibn Taimiyyah, Estetika, Sama‘, Raqs, Sufi, Tasawuf

Abstract
This article analyzes Ibn Taimiyyah’s critical views on the practice of sama* (Sufi music) and raqs (Sufi dance), as part of his

epistemological and theological project of purifying Sufism. Using a desk study approach and a bistorical-critical examination
of primary texts such as Kitab al-Sama‘ wa al-Raqs, al-Istigamab, and the views of bis disciple Ibn Qayyim al-Janzziyyab,
the article also compares Lbn Taimiyyah’s arguments with those of figures such as al-Ghazali and places them in a contemporary
context. It finds that Ibn Taimiyyah’s critique was not merely a rejection of art, but a rejection of a spiritual epistemology not
grounded in sharia. This finding is reinforced by contemporary studies by Arjan Post, Fadlou Shebadi and Y aron Klein. This

article recommends a hermenentical-contextual approach in rereading the legacy of aesthetic criticism in Islam.

Keywords: 1bn Taimiyyah, aesthetics, Rags, Sama', Sufi, Sufism

Pendahuluan

Diskursus tentang musik dalam Islam tidak hanya menyentuh dimensi hukum, tetapi
menyentuh relung terdalam dari relasi antara manusia, wahyu, dan pengalaman estetik. Musik,
sebagaimana juga puisi, telah lama menjadi instrumen ekspresi religius dalam berbagai kebudayaan
Islam, terutama dalam dunia tasawuf (Al-Juwair, 2009; Gribetz, 1991b). Sama‘-ritual mendengarkan
musik atau syair dalam konteks spiritual- dan ragy -tari sufi yang kerap menyertainya- merupakan

medium bagi para sufi untuk menjembatani kesadaran profan dengan pengalaman ilahiah (Nielson,

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01, Nomor 01, 2025: 73-85 | 73


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:hamdan.maghribi@staff.uinsaid.ac.id

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

2021; Shehadi, 1995). Namun, dalam sejarah pemikiran Islam, praktik ini kerap menjadi titik silang
antara para pembela spiritualitas estetis dengan para penafsir hukum tekstualis.

Kontroversi mengenai saza‘ dan rags telah melahirkan spektrum pemikiran yang luas.
Sebagian kalangan melihatnya sebagai bid‘ah yang menyesatkan, sementara yang lain meyakini
keduanya sebagai ekspresi keindahan ilahi yang sah (Farahat, 2023; Salhi, 2013; Shiloah, 1995). Di
sinilah posisi Ibn Taimiyyah menjadi signifikan. Ia bukan hanya menolak sama‘ sebagai ekspresi
musik spiritual, tetapi juga mengonstruksi kritiknya atas dasar sebuah proyek epistemologis yang
bertujuan mengembalikan agama kepada kemurnian wahyu dan akidah salaf (Al-‘Aql, 1987).

Ibn Taimiyyah (w. 728/1328) mewakili arus tradisionalis Hanbali yang menekankan
purifikasi ajaran Islam dari pengaruh filsafat, teologi spekulatif, dan praktik sufistik yang dianggap
betlebihan (Al-‘Imran, 2019; Maghribi, 2022, 2024). Baginya, sama ‘ dan rags adalah bentuk-bentuk
penyimpangan spiritual yang mengalihkan orientasi umat dari syariat kepada perasaan dan
pengalaman subjektif. Dalam karya-karyanya seperti Majmi“ al-Fatawa, al-Istigamah, dan risalah
khusus tentang saza ‘ dan rags, Ibn Taimiyyah membangun argumen hukum, teologis, dan bahkan
psikologis untuk menolak legitimasi musik dan tari dalam ibadah (Ibn Taimiyyah, n.d., 2004).

Namun, penolakan Ibn Taimiyyah bukan tanpa kritik. Tokoh seperti al-Ghazali, misalnya,
memandang sama sebagai jalan menuju penyucian jiwa selama niat, adab, dan pengendalian nafsu
ditegakkan. Perspektif ini membuka ruang bagi estetika dalam Islam sebagai sarana menuju
ma‘rifatullah. Kontras ini mencerminkan dua tradisi besar dalam Islam: tradisi legal-formal yang
menekankan kesahihan amal dari sisi teks, dan tradisi etika-intuitif yang mengapresiasi dimensi
spiritual dan rasa dalam penghayatan agama (Griffel, 2020; Vasalou, 2021). Lebih lanjut, studi-studi
kontemporer menunjukkan bahwa perdebatan ini tidak selesai di masa klasik. Dalam konteks
modern, dengan munculnya fenomena sufi-pop, seni Islam kontemporer, dan revivalisme
tradisionalis, diskursus mengenai saza * dan rags kembali mengemuka (Gtibetz, 1991a; Salhi, 2013).
Peran Ibn Taimiyyah, baik sebagai pengkritik atau inspirasi ideologis, terus diperbincangkan dan
dikontekstualisasikan oleh kalangan salafi, akademisi, maupun praktisi tasawuf.

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif kritik Ibn Taimiyyah terhadap
musik dan tari sufi, mengungkap dasar-dasar argumennya, serta membandingkannya dengan posisi
tokoh lain seperti al-Ghazali (w. 505/1111). Kajian ini juga menelusuri bagaimana kritik tersebut
dihidupkan kembali oleh murid-murid dan penerus Ibn Taimiyyah, serta bagaimana warisan ini
ditafsirkan ulang dalam kajian akademik kontemporer. Dengan membingkai isu ini dalam
pendekatan historis-hermeneutik, artikel ini berupaya membangun dialog antara hukum, estetika,

dan spiritualitas dalam tradisi intelektual Islam. Untuk mengkaji secara komprehensif kritik Ibn

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 74


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

Taimiyyah terhadap musik dan tari sufi, mengungkap dasar-dasar argumennya, serta
membandingkannya dengan posisi tokoh lain seperti al-Ghazali (w. 505/1111). Kajian ini juga
menelusuri bagaimana kritik tersebut dihidupkan kembali oleh murid-murid dan penerus Ibn

Taimiyyah, serta bagaimana warisan ini ditafsirkan ulang dalam kajian akademik kontemporer.

Metode

Dalam artikel ini, pendekatan yang digunakan adalah studi pustaka (Zbrary research) yang
dipadukan dengan metode historis-hermeneutik (Denzin & Lincoln, 1994; Krippendorff, 2018;
Palmer, 1969). Studi pustaka dipilih karena kajian ini bertumpu pada telaah mendalam terhadap
teks-teks klasik dan modern yang membahas persoalan sama® dan rags dalam perspekdtf Islam,
terutama dari sudut pandang Ibn Taimiyyah dan para penafsirnya. Sedangkan pendekatan historis-
hermeneutik digunakan untuk mengungkap dinamika konteks sosial, keilmuan, dan intelektual yang
membentuk, memengaruhi, dan melatarbelakangi kritik Ibn Taimiyyah terhadap sawa * dan rags.

Artikel ini tidak bermaksud melakukan pembacaan tekstual secara normatif, tetapi
menawarkan pembacaan kontekstual yang kritis dan interpretatif. Hermeneutika dipilih sebagai
perangkat analisis karena pendekatan ini menekankan pemahaman atas makna teks dalam cakrawala
historis dan epistemik yang melingkupinya. Dengan demikian, setiap argumen Ibn Taimiyyah akan
dianalisis bukan hanya dari isi teksnya, tetapi juga dalam horizon teologis, sosial, dan polemis di
mana ia beroperasi.

Sumber primer dalam penelitian ini adalah karya-karya Ibn Taimiyyah, terutama Majmii* al-
Fatawa, Kitab al-Sama " wa al-Rags, al-Istigamah, dan risalah-risalah fatwa yang berkaitan dengan bid‘ah
dan tasawuf. Selain itu, karya Ibn Qayyim al-Jauziyyah sepetti a/-Kalam ‘ala Mas alat al-Sama,
Madarij al-Salikin, dan al-Kafiyah al-Syafiyah juga dijadikan sebagai sumber pendukung (Al-Jauziyyah,
2019b, 2019a; Ibn Qayyim al-Jauziyyah, 2019), mengingat posisi Ibn al-Qayyim sebagai murid
dalam ¢irele Ibn Taimiyyah yang turut mengembangkan dan menyebarkan pandangan gurunya.
Sumber sekunder yang digunakan meliputi kajian kontemporer yang menganalisis pemikiran Ibn
Taimiyyah dalam konteks sawa * dan estetika sufistik. Di antaranya adalah artikel Arjan Post(Post &
Van Eyken, 2024) yang menunjukkan strategi hermeneutik Ibn Taimiyyah dalam memurnikan
tasawuf; Fadlou Shehadi (1995) yang memberikan kajian filosofis atas penolakan musik oleh Ibn
Taimiyyah; Banu Senay (2020) yang menelaah etika musikal dalam dunia Islam; Yaron Klein (2023)
yang fokus pada instrumen musik dalam literatur sama * klasik; serta tulisan Arthur Gribetz (1991b)

mengenai kontroversi sama‘ sebagai pertarungan antara sufi dan fugaha’. Referensi lain seperti

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 75


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

Amnon Shiloah (1995), Lisa Nielson (2021), Kamal Salhi (2013), dan Omar Farahat (2023) turut
memperkaya perspektif analisis.

Metode analisis data dilakukan dalam beberapa tahap. Pertama, inventarisasi teks: semua
sumber primer dikumpulkan dan dikategorikan berdasarkan tema sentral, seperti pandangan
terhadap musik, hukum ekstase (wayd), sikap terhadap tari (rags), dan klasifikasi bid‘ah. Kedua,
kontekstualisasi historis: setiap teks dibaca dalam bingkai konteks sosial dan intelektual abad ke-
7/13 M, saat diskursus antara sufi, fuqaha’, dan ahli hadis sangat dinamis. Ketjgs, komparasi
hermeneutik: pandangan Ibn Taimiyyah dibandingkan secara kritis dengan tokoh lain, terutama al-
Ghazali, dengan memperhatikan perbedaan kerangka epistemologis dan etika normatifnya. Keezpat,
analisis interpretatif terhadap studi kontemporer: hasil bacaan terhadap teks klasik disandingkan
dengan temuan dalam literatur akademik modern untuk melihat sejauh mana argumen Ibn
Taimiyyah masih berdampak, berubah, atau ditantang dalam pemikiran Islam kontemporer. Dalam
tahap ini, pendekatan dekonstruktif digunakan untuk menggali lapisan-lapisan ideologis dan politik
di balik narasi hukum dan teologis. Analisis dilakukan dengan menyusun argumen Ibn Taimiyyah
secara tematik dan membandingkannya dengan posisi alternatif. Fokus diarahkan pada
epistemologi dan etika dalam penolakan terhadap sama® dan rags, serta strategi retotis yang

digunakan untuk meneguhkan pandangan tersebut.

Hasil dan Pembahasan
Sama ‘ dan Ragqs dalam Tradisi Tasawuf

Dalam berbagai tarekat sufi, sama‘ bukan sekadar aktivitas mendengarkan musik, tetapi
merupakan ibadah batiniah yang dirancang untuk menggugah kerinduan rohani kepada Allah.
Musik dan syair-syair mistik dibacakan dalam majelis-majelis zikir untuk menstimulasi ekstase
(wajd), yaitu kondisi spiritual yang diyakini mampu membawa seseorang pada kedekatan hakiki
dengan Tuhan. Tarian (rags) sufi pun memiliki fungsi serupa: ia adalah perwujudan gerak tubuh
sebagai ekspresi batin yang diliputi oleh cinta ilahi. Gerak tari dalam sufi bukan tindakan fisik
semata, tetapi simbolisasi kehancuran ego dan peniadaan diri di hadapan Yang Mutlak (Gribetz,
1991a; Senay, 2020).

Majelis sama“ biasanya dilaksanakan dalam kerangka dzikir kolektif, sering kali dalam
suasana khusyuk dan penuh penghayatan. Musik dan puisi yang digunakan pun biasanya sarat
makna teosofis dan metafora cinta Ilahi. Dalam lingkungan tarekat seperti Mevlevi, Chishti, atau

Qaditi, sama‘ dan rags menjadi instrumen pedagogis yang menghubungkan murid dengan guru

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 76


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

spiritualnya (mursyid), dan dalam makna yang lebih dalam, menghubungkan hati manusia dengan
kehadiran Tuhan (Al-Jauziyyah, 2019b).

Al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulim al-Din menguraikan secara positif fungsi sama‘ dalam
kehidupan spiritual. Menurutnya, mendengarkan musik dengan adab yang benar dapat menjadi
sarana penyucian hati, selama tidak menjerumuskan pada syahwat. Ia menegaskan bahwa hati
manusia yang sudah mengalami tazkiyah akan merespons suara-suara yang indah dengan
meningkatnya cinta dan kerinduan kepada Tuhan. Sebaliknya, hati yang sakit atau penuh syahwat
justru akan menggunakan musik sebagai sarana untuk kesenangan duniawi. Oleh karena itu, al-
Ghazali menekankan pentingnya niat, lingkungan, dan kesiapan spiritual pendengar (Al-Ghazali,
2018). Pandangan ini mencerminkan paradigma etika dalam Islam, di mana sebuah tindakan tidak
dapat diputuskan hukumnya secara kaku tanpa mempertimbangkan konteks dan maksud. Dalam
kerangka ini, sama‘ menjadi mubah (diperbolehkan), atau bahkan mustabab (disenangi /sarankan),
jika menjadi wasilah bagi peningkatan spiritual. Tidak mengherankan jika banyak ulama dalam tradisi

tasawuf mengikuti pendekatan al-Ghazalt ini.

Kritike 1bn Taimeyyah: Landasan Epistemologis dan Teologis

Berlawanan dengan pandangan sufistik yang membolehkan atau bahkan menganjurkan
sama’, Ibn Taimiyyah menolak praktik ini secara tegas. Ia berpijak pada fondasi bahwa semua
bentuk ibadah harus memiliki dasar dari wahyu: al-Qur’an dan sunnah sebagaimana dipahami oleh
para sahabat Nabi. Dalam kerangka ini, sama‘ dan rags tidak memiliki legitimasi karena tidak
dipraktikkan oleh generasi awal Islam (Ibn Taimiyyah, 1988).

Ibn Taimiyyah melihat bahaya besar dalam membiarkan emosi sebagai dasar pembenaran
praktik keagamaan. Bagi Ibn Taimiyyah, agama bukanlah persoalan rasa, tetapi persoalan petunjuk
yang jelas dan terjaga. Ia berulang kali menekankan dalam a/-Istigamah bahwa agama ini dibangun
atas dalil, bukan perasaan (Ibn Taimiyyah, n.d.). Dalam Kitab al-Sama‘ wa al-Rags, ia menyatakan
bahwa segala bentuk ekstase yang tidak muncul dari bacaan Qur’an atau dzikir yang diajarkan Nabi
adalah bentuk tipuan setan. Sama’, dalam pandangannya, adalah sarana yang memunculkan ilusi
spiritual, bukan kedekatan hakiki dengan Tuhan (Al-‘Aql, 1987; Al-Manbajz, 1993).

Ibn Taimiyyah juga mengkhawatitkan dampak sosial dati sama® dan rags. Ia menyebut
bahwa dalam banyak kasus, praktik ini dilakukan dalam ruang campur antara pria dan wanita,
disertai syair erotis, gerak tubuh yang sensual, dan bahkan disertai penggunaan alat musik yang
mengarah pada hiburan dan bukan ibadah. Pandangan ini membentuk kerangka hukum yang sangat

waspada terhadap segala bentuk percampuran antara spiritualitas dan hiburan (Al-Manbajt, 1993).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 77


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

Sebagai bagian dari pendekatannya yang legal-formal, Ibn Taimiyyah menggunakan
argumen sadd al-zara’i’, yaitu prinsip mencegah yang haram dengan menutup jalan yang mengarah
kepadanya. Sama’, meskipun mengklaim niat suci, dianggap sebagai pintu menuju syahwat dan
kelalaian. Maka dari itu, dalam bingkai teologi Ibn Taimiyyah, sama® tidak bisa dibiarkan

berkembang karena bertentangan dengan magasid al-syari‘ah (Ahmad, 2000; Maghribi, 2022).

Perbandingan dengan al-Ghazali: Dua Paradigma

Perbandingan antara Ibn Taimiyyah dan al-Ghazali menunjukkan adanya dua paradigma
besar dalam khazanah keislaman: paradigma skripturalis zersus paradigma etis-emosional (tabel 1).
Al-Ghazali menekankan niat, wagam spiritual, dan kualitas hati dalam menilai amalan, termasuk
sama " dan rags. Ia melihat adanya relasi antara keindahan dan ketundukan kepada Tuhan. Seni tidak
dilihat sebagai ancaman terhadap agama, tetapi sebagai perpanjangan dari rasa kagum dan wahabbah

(Ahmad, 2000; Maghribi, 2024).

Tabel 1. Perbandingan Pandangan al-Ghazali dan Ibn Taimiyyah

Aspek

Al-Ghazali

Ibn Taimiyyah

Pandangan umum terhadap

sama’

Pandangan umum terhadap

raqs
Kriteria keabsahan sama®
Kriteria keabsahan ragys
Peran musik dalam ibadah
Respon terhadap
penyelahgunaan

Kaitan dengan ekstase (wajd)
Sikap terhadap praktik sufi

populer

Tujuan spititual sama’/ rags

Positif, sebagai sarana
mendekatkan diri pada Allah

Dapat diterima jika
menumbuhkan cinta kepada
Allah

Niat murni, tidak disertai hawa

nafsu

Tidak sensual, tapi mendalam

secara spiritual

Diperbolehkan jika memperkuat

iman dan khusuk

Mengkritik ekses tapi tetap
membela praktiknya

Dipandang sebagai bentuk wajd

Menoleransi jika selaras dengan

syari‘ah

Menyucikan hati, memupuk cinta
Ilahi

Kritis, umumnya melarang

Melarang karena menyerupai

perilaku ghaflah (lalai)

Harus bebas dari hal haram dan

menjurus syahwat

Memandangnya sebagai bid‘ah atau
tasyabbub

Cenderung ditolak, dianggap

melalaikan

Menentang keras praktik

menyimpang

Menolak ektase jika berasal dari

musik atau tarian

Menganggap praktik populer
banyak yang menyimpang

Menjaga kemurnian tauhid, bukan

emosionalitas

SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 78


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

Ibn Taimiyyah, sebaliknya, menilai bahwa pembenaran amalan harus berdasarkan contoh
dari Nabi dan para sahabat. Ia khawatir bahwa terlalu banyak memberikan ruang pada perasaan
akan membuka pintu relativisme dalam agama. Oleh karena itu, dalam banyak tulisannya, ia
menegaskan bahwa hukum harus bersandar pada nash yang jelas. Tidak ada ruang untuk justifikasi
berdasarkan “perasaan religius.” Dalam hal ini, sama " dan rags adalah ekspresi yang tidak valid
karena tidak ada dasar tekstualnya (Ibn Taimiyyah, n.d.). Namun, perlu dicatat bahwa perbedaan
keduanya bukanlah semata perbedaan teologis, melainkan mencerminkan dua kecenderungan
epistemik dalam Islam. Paradigma Ibn Taimiyyah berkembang kuat dalam tradisi Ahl al-Hadis dan
gerakan salafi, sedangkan paradigma al-Ghazali memberi pengaruh besar pada kalangan sufi,
asy‘ariyyah, dan bahkan sebagian kaum modernis (Griffel, 2020; Hoover, 2025).

Dalam khazanah pemikiran Islam, al-Ghazali dan Ibn Taimiyyah menempati dua kutub
yang kontras dalam menyikapi praktik-praktik sufistik seperti sawad‘dan rags. Keduanya sama-sama
tokoh besar dalam tradisi Sunni, namun pendekatan mereka terhadap ekspresi spiritual bersifat
diametral. Argumentasi mereka mencerminkan perbedaan mendasar antara pendekatan esoterik
dan legalistik terhadap ajaran Islam.

Al-Ghazali, dalam Ihya” ‘Uliim al-Din, memandang sama‘ dan rags sebagai jalan sah untuk
mendekatkan diri kepada Allah. Ia berpendapat bahwa jika musik dan tarian dilakukan dengan niat
yang tulus dan tidak disertai dengan hawa nafsu, maka keduanya dapat menumbuhkan cinta kepada
Tuhan dan memperkuat ikatan batin dengan-Nya (Al-Ghazali, 2018). Sebaliknya, Ibn Taimiyyah
menilai praktik tersebut sebagai bentuk ghaflah (kelalaian), bahkan bid‘ah (inovasi tercela) yang dapat
menggoyahkan kemurnian tauhid dan melemahkan kedisiplinan syariat (Al-‘Aql, 1987).

Menurut al-Ghazali, keabsahan sa7a‘ dan raqs tergantung pada niat pelakunya. Bila niatnya
adalah untuk fazksyat al-nafs (pensucian jiwa) dan mendapatkan wad (ekstase suci), maka praktik
tersebut tidak hanya sah tapi dianjurkan. Sebaliknya, Ibn Taimiyyah menganggap semua bentuk
sama‘’ yang menggunakan alat musik atau melibatkan gerakan fisik sebagai sesuatu yang
mencurigakan secara syari, kecuali jika bebas dari unsur syahwat dan tidak meniru perilaku kaum
yang sesat (Ahmad, 2000).

Al-Ghazali tidak melihat musik sebagai sesuatu yang intrinsik haram, melainkan sebagai
medium netral yang bisa membawa kepada kebaikan jika diarahkan dengan benar. Dalam sudut
pandangnya, samad‘ adalah wahana untuk mencapai hal (keadaan spiritual), asalkan tidak
mengandung unsur /hw (hiburan sia-sia). Ibn Taimiyyah, di sisi lain, sangat berhati-hati terhadap
musik dan menolak legitimasi spiritual yang diberikan kepadanya oleh kalangan sufi. Ia khawatir

musik lebih sering mengaktifkan syahwat daripada menumbuhkan ketakwaan (Al-Ghazali, 2018).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 79


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

Salah satu perbedaan paling tajam adalah pada pemaknaan ekstase (wajd). Al-Ghazali
memandangnya sebagai manifestasi spiritual yang bisa terjadi dalam konteks sama‘ la bahkan
menyebutkan bahwa sebagian sahabat dan tabiin mengalami kondisi ini. Ibn Taimiyyah,
bagaimanapun, memandang wajd yang disebabkan oleh musik sebagai tipu daya setan (waswas),
karena tidak berlandaskan pada tuntunan wahyu, melainkan perasaan yang tidak terkontrol (Al-
Ghazali, 2018; Gribetz, 1991c; Klein, 2023).

Keduanya sepakat bahwa ada penyimpangan dalam praktik sufistik populer, tetapi
pendekatan mereka berbeda. Al-Ghazali menyarankan koreksi dari dalam dengan memperbaiki niat
dan metode praktik. Ibn Taimiyyah, sebaliknya, mengambil posisi konfrontatif dan menyerukan
pelarangan praktik-praktik ini secara umum, karena dianggap lebih banyak mudarat daripada
maslahatnya (lihat tabel 1)

Perbedaan antara al-Ghazali dan Ibn Taimiyyah dalam menyikapi saza‘ dan rags bukan
semata perbedaan fiqih, tetapi mencerminkan dua paradigma besar dalam pemikiran Islam; Al-
Ghazali berangkat dari paradigma zasfiyah wa tagkiyah (penjernihan dan penyucian diri), membuka
ruang bagi pengalaman mistik selama sesuai niat dan tidak menyalahi syariat; Ibn Taimiyyah
memegang paradigma Zauhid wa tahzir (pemurnian tauhid dan peringatan terhadap bid‘ah), yang
sangat sensitif terhadap bentuk ekspresi ibadah non-literalistik. Dengan demikian, dialog antara
keduanya terus relevan hingga kini, terutama dalam memahami batasan antara ekspresi spiritual

yang sah dan bentuk ritual yang ditolak dalam Islam.

I1bn al-Qayyim dan Al-Wadsiti: Sistematisasi Pemikiran 1bn Taimiyyah

Murid-murid Ibn Taimiyyah seperti Ibn Qayyim al-Jauziyyah menjadi penerus yang
menyistematisasi warisan gurunya. Dalam a/-Kalam ‘ala Mas’alat al-Sama, Ibn al-Qayyim menyusun
klasifikasi sazd “ menjadi yang diharamkan, dimakruhkan, dan yang ditoleransi dalam batas tertentu.
Namun pada dasarnya, ia tetap menolak sama“ sebagai praktik spiritual yang sah (Al-Jauziyyah,
2019b). Menariknya, dalam beberapa bagian tulisannya, Ibn al-Qayyim menunjukkan pemahaman
yang lebih empatik terhadap kondisi jiwa manusia. Ia mengakui bahwa suara yang indah bisa
menggugah hati, tetapi ia juga menegaskan bahwa bentuk kegembiraan yang tidak berasal dari
wahyu adalah kesesatan. Dengan demikian, ia meneruskan proyek Ibn Taimiyyah namun dengan
pendekatan yang lebih psikologis dan deskriptif.

Al-Wasiti, salah satu sufi yang berafiliasi dengan Ibn Taimiyyah (Taymzyyan Circle), menulis
al-Bulghah, trisalah yang menyusun kritik sistematis tethadap sama* berdasatkan bukti-bukti bahwa

sufi awal pun tidak sepakat terhadap praktik ini. Arjan Post mencatat bahwa risalah ini adalah bagian

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 80


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

dari strategi diskursif untuk merebut kembali otoritas tasawuf dalam kerangka salafi. Tujuannya
bukan menolak tasawuf secara total, tetapi menyingkirkan unsur-unsur yang dianggap menyimpang
dari syariat (Post, 2016, 2020; Post & Van Eyken, 2024). Strategi ini memperlihatkan bahwa Ibn
Taimiyyah dan lingkarannya mengadopsi pendekatan reformis terhadap tasawuf: bukan destruktif,
tetapi purifikatif. Mereka berupaya mengembalikan tasawuf kepada akarnya sebagai pengamalan

spiritual yang lurus, sederhana, dan sesuai sunnah.

Debat Musik dalam Islam: Konteks Historis dan Kajian Modern

Kontroversi tentang musik dan tari tidak hanya hidup di abad pertengahan. Dalam era
modern dan kontemporer, perdebatan ini menemukan bentuk-bentuk baru. Misalnya, dalam
diskursus akademik, para sarjana seperti Fadlou Shehadi dan Arthur Gribetz menempatkan kritik
Ibn Taimiyyah sebagai ekspresi dari sebuah proyek teologi skripturalis yang resisten terhadap
pluralitas ekspresi keagamaan (Gribetz, 1991b; Shehadi, 1995).

Banu Senay dalam bukunya tentang #ey (alat musik sufi) menjelaskan bahwa alat musik sufi
bukan hanya instrumen hiburan, tetapi bagian dari pedagogi spiritual. Ia menunjukkan bahwa para
sufi menggunakan ey sebagai metafora kerinduan eksistensial manusia terhadap Sang Pencipta.
Dengan kata lain, musik bukan sekadar suara, tetapi narasi eksistensial yang diartikulasikan dalam
keindahan (Senay, 2014, 2020). Yaron Klein memetakan diskursus hukum Islam klasik yang
membahas alat musik dalam literatur saza ‘. Ta menunjukkan bahwa terdapat keragaman pendapat
bahkan di antara para fuqaha’, dari yang mengharamkan secara mutlak hingga yang menoleransi
dalam kondisi tertentu. Hal ini menegaskan bahwa posisi Ibn Taimiyyah bukan satu-satunya dalam
tradisi hukum Islam (Klein, 2023).

Dalam konteks Indonesia dan dunia Islam modern, perdebatan ini juga muncul kembali
dalam bentuk kritik terhadap musik religi, maraknya konser sufi, serta popularitas sholawat yang
dibalut unsur musikal. Para pengikut salafi modern sering kali merujuk langsung pada fatwa Ibn
Taimiyyah untuk menolak semua bentuk musik, sementara kalangan lain mengembangkan
pendekatan estetika-spiritual yang inklusif.

Dengan demikian, warisan Ibn Taimiyyah tetap relevan dalam menimbang batas-batas
antara ekspresi estetika dan kemurnian spiritual. Namun, pendekatan yang terlalu legalistik dan
homogen juga menghadapi tantangan dalam dunia Islam yang semakin plural dan estetis. Oleh
karena itu, dialog antara warisan Ibn Taimiyyah dan dinamika keagamaan kontemporer tetap
menjadi medan penting dalam pengembangan studi Islam.

Kritik Ibn Taimiyyah terhadap musik dan tari sufi tidak dapat dibaca sekadar sebagai

penolakan atas seni, tetapi sebagai bagian dari proyek besar pemurnian agama dari pengaruh emosi,

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 81


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

bid‘ah, dan subjektivitas. Dengan kerangka skripturalis dan legalistik, ia menolak estetika sebagai
sarana mendekatkan diri kepada Tuhan bila tidak memiliki dasar dari Nabi dan para sahabat.
Sebaliknya, al-Ghazalt membuka ruang bahwa ekspresi artistik bisa menjadi bagian dari ibadah jika
dilandasi niat yang lurus, adab, dan kendali nafsu. Perbedaan ini menggambarkan dua kutub besar
dalam Islam: teologi rasional-emosional dan teologi tekstual-legalistik. Dalam konteks
kontemporer, posisi Ibn Taimiyyah tetap relevan untuk menimbang batas antara spiritualitas dan
hedonisme, namun juga perlu dibaca secara hermeneutik agar warisan Islam tetap hidup dalam

konteks zaman.

Kesimpulan

Artikel ini bertolak dari pertanyaan mendasar: mengapa Ibn Taimiyyah secara tegas
menolak sama‘ dan rags, serta bagaimana posisi tersebut membentuk suatu kerangka pemikiran
teologis dan epistemologis yang masih berpengaruh hingga kini? Untuk menjawab pertanyaan ini,
kita perlu memahami bahwa kritik Ibn Taimiyyah bukan sekadar reaksi terhadap bentuk ekspresi
seni dalam Islam, tetapi mencerminkan pandangannya yang mendasar tentang bagaimana agama
seharusnya dijalani, ditafsirkan, dan dipertahankan dari penyimpangan.

Ibn Taimiyyah menolak sama‘ dan rags karena ia melihat keduanya sebagai bentuk
subjektivitas spiritual yang dapat menjauhkan seseorang dari orientasi syari. Dalam kacamata Ibn
Taimiyyah, musik dan tari bukanlah jalan yang sah untuk mendekatkan diri kepada Allah karena
tidak memiliki dasar eksplisit dari Nabi maupun para sahabat. Penolakannya bukan hanya bersifat
hukum (figh), tetapi bersifat teologis dan bahkan sosiologis. Ia khawatir bahwa jika umat Islam
dibiarkan mengikuti jalan spiritual yang didorong oleh emosi dan pengalaman estetika, maka syariat
akan tergeser oleh subjektivitas dan hawa nafsu yang menyamar sebagai spiritualitas.

Dalam konteks inilah Ibn Taimiyyah memperkenalkan paradigma epistemologis yang
berbasis pada wahyu (al-Qur’an dan Sunnah) serta pemahaman salaf. Ia secara konsisten
menegaskan bahwa jalan keselamatan adalah dengan meneladani Nabi dan para sahabat, bukan
mengikuti intuisi pribadi, ekstase emosional, atau budaya populer keagamaan. Oleh karena itu, saa*
dan rags bukan hanya dianggap tidak sah, tetapi juga berbahaya karena dapat mengaburkan batas
antara ibadah yang sah dan hiburan yang menyimpang.

Namun, pandangan Ibn Taimiyyah tidak berdiri sendiri dalam sejarah Islam. Tokoh seperti
al-Ghazali menawarkan pendekatan yang lebih etis-intuitif terhadap estetika dalam agama. Ia tidak
mengingkati potensi penyimpangan dalam sama“ dan ragy, tetapi percaya bahwa jika dikendalikan

oleh adab, niat, dan wagam spiritual yang tinggi, maka seni bisa menjadi sarana zagkzyah al-nafs dan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 82


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

wasilah untuk mencapai za ‘rifah. Inilah yang menimbulkan perbedaan paradigma antara pendekatan
legal-formal Ibn Taimiyyah dan pendekatan etis-spiritual al-Ghazali.

Dari segi warisan intelektual, Ibn Taimiyyah tidak hanya menulis untuk konteks zamannya,
tetapi juga mewariskan kerangka berpikir yang hidup hingga hari ini, terutama dalam gerakan salafi.
Kritiknya terhadap musik dan tari sufi menjadi rujukan utama dalam banyak fatwa kontemporer
yang menolak berbagai bentuk hiburan religius, termasuk musik religi dan seni pertunjukan dalam
dakwah. Dalam konteks ini, Ibn Taimiyyah berhasil membentuk ortodoksi baru yang skriptural dan
purifikatif. Namun demikian, dalam dunia Islam kontemporer yang semakin plural dan ekspresif,
pendekatan Ibn Taimiyyah juga menghadapi tantangan. Seni, musik, dan tari kini bukan sekadar
bentuk ekspresi individu, tetapi juga menjadi instrumen dakwah, komunikasi sosial, dan pencarian
makna spiritual yang kontekstual. Ini menimbulkan pertanyaan baru: apakah pendekatan Ibn
Taimiyyah masih relevan untuk diterapkan secara kaku dalam masyarakat Muslim modern yang
sangat kompleks?

Artikel ini menyarankan bahwa warisan pemikiran Ibn Taimiyyah harus dibaca ulang secara
hermeneutis dan historis. Tidak cukup hanya mengutip teks-teksnya secara literal, tetapi perlu
memahami konteks polemik dan tantangan zamannya. Dengan demikian, kita dapat memetakan
ulang batas antara agama dan estetika, antara syariat dan ekspresi, antara kemurnian dan kreativitas,
dalam cara yang lebih kritis dan produktif.

Dari hasil kajian ini, dapat disimpulkan bahwa kritik Ibn Taimiyyah tethadap saza * dan rags
merupakan bagian dari proyek besar purifikasi Islam. Ia ingin menyelamatkan agama dari
penyimpangan yang lahir dari subjektivisme spiritual. Tetapi pada saat yang sama, penolakannya
terhadap pengalaman estetis juga menutup kemungkinan dialog antara agama dan seni, yang dalam
banyak kasus justru memperkaya dan menghidupkan semangat keagamaan. Oleh karena itu, posisi
Ibn Taimiyyah tidak harus diterima secara total, tetapi juga tidak boleh ditolak secara serampangan.
Ia harus dibaca sebagai suara yang penting dalam diskursus Islam, suara yang mengingatkan kita
pada bahaya beragama secara emosional semata. Namun, kita juga harus membuka ruang bagi
bentuk-bentuk keberagamaan yang mendekatkan manusia kepada Tuhan melalui keindahan, rasa,
dan simbol.

Dengan kata lain, kritik Ibn Taimiyyah bukanlah akhir dari perdebatan dan dialog, tetapi
undangan untuk refleksi yang lebih dalam: tentang bagaimana kita memahami ibadah, bagaimana
kita menilai seni, dan bagaimana kita membangun hubungan yang sah antara keduanya. Dalam

dunia yang terus berubah, dialog antara teks dan konteks, antara skripturalisme dan spiritualitas,

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 83


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

menjadi kebutuhan mendesak agar Islam tetap hidup, relevan, dan memancarkan rabmatan i al-

‘alamin, rahmat bagi seluruh alam.

Daftar Pustaka

Ahmad, ‘Abd al-Fattah Muhammad Sayyid. (2000). A-Tasawwnf baina al-Ghazali wa Ibn Tainiyyab.
Dar al-Wafa’.

Al-‘Aq], ‘Abd al-‘Aziz ibn ‘All. (1987). 1bn Taimiyyah wa al-Sama* al-Safi min Khilal Kitab al-Istigamab.
Imam Muhammad ibn Sa‘ad al-Islamiyyah.

Al-Tmran, ‘Ali ibn Muhammad. (2019). A/-Jani’ i Sirah Syaikh al-Islan ibn Taimiyyah (661-728) Khilal
Sab’a Qurin (M. ‘Uzair Syams & ‘All ibn Muhammad Al-Tmran (eds.)). Dar ‘Ata’at al-Tlm.

Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya® ‘Ulum al-Din. Ats-Tsuroyya.
Al-Jauziyyah, 1. Q. (20192). al-Kafiyah al-Syafiyah fi al-Intisar li al-Firgah al-Najiyah. Dar Ibn Hazm.
Al-Jauziyyah, 1. Q. (2019b). A/-Kalam ‘ala Mas'alah al-Sama’ (M. ‘Uzair Syams (ed.)). Dar Ibn Hazm.

Al-Juwair, M. ibn A. (2009). A/~Sama* al-Safi: Syubbat wa Rudid. Dar al-SumaiT li al-Nasyr wa al-
Tauzt'.

Al-Manbaji, M. ibn M. (1993). Risdlah fi al-Sama‘ wa al-Rags (M. Subhi Hasan Hallaq (ed.)). Dar Ibn
Hazm.

Denzin, N., & Lincoln, Y. (1994). Handbook of Qualitative Research. British Journal of Educational
Studjes, 42, 409. https://doi.org/10.2307 /3121684

Farahat, O. (2023). Norms and Values in Islamic Legal Reasoning: The Case of Listening to Music
(Sama®). Religions, 14(6), 780. https://doi.org/10.3390/1el14060780

Gribetz, A. (1991a). The sama’ Controversy: Sufi vs. Legalist. Studia Islamica, 74, 43.
https://doi.org/10.2307/1595896

Gribetz, A. (1991b). The Sama’ Controversy: Sufi vs Legalist. Studia Islamica, 43—62.
Gribetz, A. (1991¢). The sama“ Controversy: Sufi vs. Legalist. Studia Islamica, 74(2), 43—62.
Griffel, F. (2020). Al-Ghazali. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Standford University.
Hoover, J. (2025). Ibn Taymiyya. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford.

Ibn Qayyim al-Jauziyyah, M. ibn A. B. (2019). Madarij al-Salikin fi Manazil al-Sa’irin (M. A. Al-Islahi
(ed.)). Dar ‘Alam al-Fawa’id.

Ibn Taimiyyah, A. ibn ’Abd al Halim. (n.d.). A~Istigamah (M. R. Salim (ed.)). Jami’ah al-Imam
Muhammad ibn Sa’ad.

Ibn Taimiyyah, A. ibn ’Abd al Halim. (1988). Hukn al-Sama’. Maktabah al-Manar.

Ibn Taimiyyah, A. ibn *Abd al Halim. (2004). Majmn’ Fatawa Syaikh al-Islam Ahmad ibn Taimiyyah
(‘Abd al-Rahman ibn Muhammad Ibn Qasim & M. ibn ‘Abd al-R. ibn M. Ibn Qasim (eds.)).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 84


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah
Ibn Taimiyyah, Sama’, dan Rags: Kritik Tradisionalis terbadap Etika Tasawuf dalam Islam

Matabi‘ al-Riyad.

Klein, Y. (2023). Musical Instruments in Sama“ Literature: al-Udfuwi’s Kitab al-Imta“ bi-ahkam as-
sama . Oriens, 51(1-2), 14-37. https://doi.org/10.1163/18778372-12340022

Krippendortf, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology. Sage publications.

Maghribi, H. (2022). Rekonstruksi Tasawnf Ibn Taimiyyah: Tinjanan Epistemologis. UIN Walisongo
Semarang,.

Maghribi, H. (2024). Tasawunf Salafi: Rekonstruksi Tasawuf Ibn Taimiyyah. Madani.

Nielson, L. (2021). Music and Musicians in the Medieval Islamicate World: A Social History. Bloomsbury
Publishing.

Palmer, R. E. (1969). Hemmeneutics: Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and Gadamer.
Northwestern University Press.

Post, A. (2016). A Glimpse of Sufism from the Circle of Ibn Taymiyya: An Edition and Translation
of al-Ba‘labakk?’s (d. 734/1333) Epistle on the Spiritual Way (Risalat al-Suluk). Jourmnal of Sufi
Studies, 5(2), 156—187.

Post, A. (2020). The Journeys of a Taymiyyan Sufi: Sufism through the Eyes of ‘Imad al-Din Ahmad al-W asiti.
Brill.

Post, A., & Van Eyken, S. (2024). Ibn Taymiyya and His Circle on sama‘: a Means to Purify Sufism?
(with an Arabic Edition of al-Wasitl’s (d. 711/1311) Bulgha). Islamic Law and Society, 1-41.
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/15685195-bja10051

Salhi, K. (Ed.). (2013). Music, Culture and Identity in the Muskim World. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315867236

Senay, B. (2014). The Fall and Rise of the Ney: From the Sufi Lodge to the World Stage.
Ethnomusicology Forum, 23(3), 405-424. https://doi.org/10.1080/17411912.2014.924383

Senay, B. (2020). Musical  Ethies  and  Islam.  University —of  Illinois  Press.
https://doi.org/10.5622 /illinois /9780252043024.001.0001

Shehadi, F. (1995). Philosophies of Music in Medieval Islam. Brill.
Shiloah, A. (1995). Music in the World of Islam: A Socio-Cultural Study. Scolar Press.

Vasalou, S. (2021). _AlGbhazali  and — the Idea  of  Moral  Beanty.  Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781003196556

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 85


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

