
 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 

Volume 01, Nomor 01, 2025: 73-85 
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu 

 

 
SUHU: Journal of Sufism and Humanities   Volume 01, Nomor 01, 2025: 73-85   | 73  

Ibn Taimiyyah, Samā‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Estetika 
Tasawuf dalam Islam 

Hamdan Maghribi 
Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta 
 
Alfina Hidayah 

Universitas Islam Internasional Indonesia 
 

Corresponding author’s email: hamdan.maghribi@staff.uinsaid.ac.id  
 
Abstrak 
Artikel ini menganalisis pandangan kritis Ibn Taimiyyah terhadap praktik samā‘ (musik sufi) dan raqṣ (tari 
sufi), sebagai bagian dari proyek epistemologis dan teologisnya dalam memurnikan tasawuf. Menggunakan 
pendekatan studi pustaka dan telaah historis-kritis atas teks-teks primer seperti Kitāb al-Samā‘ wa al-Raqṣ, al-
Istiqāmah, dan pandangan muridnya Ibn Qayyim al-Jauziyyah, artikel ini juga membandingkan argumen-
argumen Ibn Taimiyyah dengan tokoh seperti al-Ghazālī, serta menempatkannya dalam konteks 
kontemporer. Penelitian ini menemukan bahwa kritik Ibn Taimiyyah bukan semata-mata penolakan atas 
seni, tetapi penolakan atas epistemologi spiritual yang tidak berlandaskan syariat. Temuan ini diperkuat oleh 
studi kontemporer dari Arjan Post, Fadlou Shehadi, dan Yaron Klein. Artikel ini merekomendasikan 
pendekatan hermeneutis-kontekstual dalam membaca ulang warisan kritik estetika dalam Islam. 

Kata Kunci: Ibn Taimiyyah, Estetika, Samā‘, Raqṣ, Sufi, Tasawuf 

Abstract 
This article analyzes Ibn Taimiyyah’s critical views on the practice of samā‘ (Sufi music) and raqṣ (Sufi dance), as part of his 
epistemological and theological project of purifying Sufism. Using a desk study approach and a historical-critical examination 
of primary texts such as Kitāb al-Samā‘ wa al-Raqṣ, al-Istiqāmah, and the views of his disciple Ibn Qayyim al-Jauziyyah, 
the article also compares Ibn Taimiyyah’s arguments with those of figures such as al-Ghazālī and places them in a contemporary 
context. It finds that Ibn Taimiyyah’s critique was not merely a rejection of art, but a rejection of a spiritual epistemology not 
grounded in sharia. This finding is reinforced by contemporary studies by Arjan Post, Fadlou Shehadi and Yaron Klein. This 
article recommends a hermeneutical-contextual approach in rereading the legacy of aesthetic criticism in Islam. 

Keywords: Ibn Taimiyyah, aesthetics, Raqṣ, Samā‘, Sufi, Sufism 

 

Pendahuluan 

 Diskursus tentang musik dalam Islam tidak hanya menyentuh dimensi hukum, tetapi 

menyentuh relung terdalam dari relasi antara manusia, wahyu, dan pengalaman estetik. Musik, 

sebagaimana juga puisi, telah lama menjadi instrumen ekspresi religius dalam berbagai kebudayaan 

Islam, terutama dalam dunia tasawuf (Al-Juwair, 2009; Gribetz, 1991b). Samā‘ -ritual mendengarkan 

musik atau syair dalam konteks spiritual- dan raqṣ -tari sufi yang kerap menyertainya- merupakan 

medium bagi para sufi untuk menjembatani kesadaran profan dengan pengalaman ilahiah (Nielson, 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:hamdan.maghribi@staff.uinsaid.ac.id


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 74  

2021; Shehadi, 1995). Namun, dalam sejarah pemikiran Islam, praktik ini kerap menjadi titik silang 

antara para pembela spiritualitas estetis dengan para penafsir hukum tekstualis. 

 Kontroversi mengenai samāʿ dan raqṣ telah melahirkan spektrum pemikiran yang luas. 

Sebagian kalangan melihatnya sebagai bid‘ah yang menyesatkan, sementara yang lain meyakini 

keduanya sebagai ekspresi keindahan ilahi yang sah (Farahat, 2023; Salhi, 2013; Shiloah, 1995). Di 

sinilah posisi Ibn Taimiyyah menjadi signifikan. Ia bukan hanya menolak samāʿ sebagai ekspresi 

musik spiritual, tetapi juga mengonstruksi kritiknya atas dasar sebuah proyek epistemologis yang 

bertujuan mengembalikan agama kepada kemurnian wahyu dan akidah salaf (Al-‘Aql, 1987). 

 Ibn Taimiyyah (w. 728/1328) mewakili arus tradisionalis Hanbali yang menekankan 

purifikasi ajaran Islam dari pengaruh filsafat, teologi spekulatif, dan praktik sufistik yang dianggap 

berlebihan (Al-‘Imrān, 2019; Maghribi, 2022, 2024). Baginya, samāʿ dan raqṣ adalah bentuk-bentuk 

penyimpangan spiritual yang mengalihkan orientasi umat dari syariat kepada perasaan dan 

pengalaman subjektif. Dalam karya-karyanya seperti Majmūʿ al-Fatāwā, al-Istiqāmah, dan risalah 

khusus tentang samāʿ dan raqṣ, Ibn Taimiyyah membangun argumen hukum, teologis, dan bahkan 

psikologis untuk menolak legitimasi musik dan tari dalam ibadah (Ibn Taimiyyah, n.d., 2004). 

 Namun, penolakan Ibn Taimiyyah bukan tanpa kritik. Tokoh seperti al-Ghazālī, misalnya, 

memandang samāʿ sebagai jalan menuju penyucian jiwa selama niat, adab, dan pengendalian nafsu 

ditegakkan. Perspektif ini membuka ruang bagi estetika dalam Islam sebagai sarana menuju 

ma‘rifatullah. Kontras ini mencerminkan dua tradisi besar dalam Islam: tradisi legal-formal yang 

menekankan kesahihan amal dari sisi teks, dan tradisi etika-intuitif yang mengapresiasi dimensi 

spiritual dan rasa dalam penghayatan agama (Griffel, 2020; Vasalou, 2021). Lebih lanjut, studi-studi 

kontemporer menunjukkan bahwa perdebatan ini tidak selesai di masa klasik. Dalam konteks 

modern, dengan munculnya fenomena sufi-pop, seni Islam kontemporer, dan revivalisme 

tradisionalis, diskursus mengenai samāʿ dan raqṣ kembali mengemuka (Gribetz, 1991a; Salhi, 2013). 

Peran Ibn Taimiyyah, baik sebagai pengkritik atau inspirasi ideologis, terus diperbincangkan dan 

dikontekstualisasikan oleh kalangan salafi, akademisi, maupun praktisi tasawuf. 

 Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif kritik Ibn Taimiyyah terhadap 

musik dan tari sufi, mengungkap dasar-dasar argumennya, serta membandingkannya dengan posisi 

tokoh lain seperti al-Ghazālī (w. 505/1111). Kajian ini juga menelusuri bagaimana kritik tersebut 

dihidupkan kembali oleh murid-murid dan penerus Ibn Taimiyyah, serta bagaimana warisan ini 

ditafsirkan ulang dalam kajian akademik kontemporer. Dengan membingkai isu ini dalam 

pendekatan historis-hermeneutik, artikel ini berupaya membangun dialog antara hukum, estetika, 

dan spiritualitas dalam tradisi intelektual Islam. Untuk mengkaji secara komprehensif kritik Ibn 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 75  

Taimiyyah terhadap musik dan tari sufi, mengungkap dasar-dasar argumennya, serta 

membandingkannya dengan posisi tokoh lain seperti al-Ghazālī (w. 505/1111). Kajian ini juga 

menelusuri bagaimana kritik tersebut dihidupkan kembali oleh murid-murid dan penerus Ibn 

Taimiyyah, serta bagaimana warisan ini ditafsirkan ulang dalam kajian akademik kontemporer. 

 

Metode 

 Dalam artikel ini, pendekatan yang digunakan adalah studi pustaka (library research) yang 

dipadukan dengan metode historis-hermeneutik (Denzin & Lincoln, 1994; Krippendorff, 2018; 

Palmer, 1969). Studi pustaka dipilih karena kajian ini bertumpu pada telaah mendalam terhadap 

teks-teks klasik dan modern yang membahas persoalan samāʿ dan raqṣ dalam perspektif Islam, 

terutama dari sudut pandang Ibn Taimiyyah dan para penafsirnya. Sedangkan pendekatan historis-

hermeneutik digunakan untuk mengungkap dinamika konteks sosial, keilmuan, dan intelektual yang 

membentuk, memengaruhi, dan melatarbelakangi kritik Ibn Taimiyyah terhadap samāʿ dan raqṣ. 

 Artikel ini tidak bermaksud melakukan pembacaan tekstual secara normatif, tetapi 

menawarkan pembacaan kontekstual yang kritis dan interpretatif. Hermeneutika dipilih sebagai 

perangkat analisis karena pendekatan ini menekankan pemahaman atas makna teks dalam cakrawala 

historis dan epistemik yang melingkupinya. Dengan demikian, setiap argumen Ibn Taimiyyah akan 

dianalisis bukan hanya dari isi teksnya, tetapi juga dalam horizon teologis, sosial, dan polemis di 

mana ia beroperasi. 

 Sumber primer dalam penelitian ini adalah karya-karya Ibn Taimiyyah, terutama Majmūʿ al-

Fatāwā, Kitāb al-Samāʿ wa al-Raqṣ, al-Istiqāmah, dan risalah-risalah fatwa yang berkaitan dengan bid‘ah 

dan tasawuf. Selain itu, karya Ibn Qayyim al-Jauziyyah seperti al-Kalām ʿalā Masʾalat al-Samāʿ, 

Mada ̄rij al-Sālikīn, dan al-Ka ̄fiyah al-Syāfiyah juga dijadikan sebagai sumber pendukung (Al-Jauziyyah, 

2019b, 2019a; Ibn Qayyim al-Jauzīyyah, 2019), mengingat posisi Ibn al-Qayyim sebagai murid 

dalam circle Ibn Taimiyyah yang turut mengembangkan dan menyebarkan pandangan gurunya. 

Sumber sekunder yang digunakan meliputi kajian kontemporer yang menganalisis pemikiran Ibn 

Taimiyyah dalam konteks samāʿ dan estetika sufistik. Di antaranya adalah artikel Arjan Post(Post & 

Van Eyken, 2024) yang menunjukkan strategi hermeneutik Ibn Taimiyyah dalam memurnikan 

tasawuf; Fadlou Shehadi (1995) yang memberikan kajian filosofis atas penolakan musik oleh Ibn 

Taimiyyah; Banu Senay (2020) yang menelaah etika musikal dalam dunia Islam; Yaron Klein (2023) 

yang fokus pada instrumen musik dalam literatur samāʿ klasik; serta tulisan Arthur Gribetz (1991b) 

mengenai kontroversi samāʿ sebagai pertarungan antara sufi dan fuqaha ̄’. Referensi lain seperti 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 76  

Amnon Shiloah (1995), Lisa Nielson (2021), Kamal Salhi (2013), dan Omar Farahat (2023) turut 

memperkaya perspektif analisis. 

 Metode analisis data dilakukan dalam beberapa tahap. Pertama, inventarisasi teks: semua 

sumber primer dikumpulkan dan dikategorikan berdasarkan tema sentral, seperti pandangan 

terhadap musik, hukum ekstase (wajd), sikap terhadap tari (raqṣ), dan klasifikasi bid‘ah. Kedua, 

kontekstualisasi historis: setiap teks dibaca dalam bingkai konteks sosial dan intelektual abad ke-

7/13 M, saat diskursus antara sufi, fuqahāʾ, dan ahli hadīs sangat dinamis. Ketiga, komparasi 

hermeneutik: pandangan Ibn Taimiyyah dibandingkan secara kritis dengan tokoh lain, terutama al-

Ghazālī, dengan memperhatikan perbedaan kerangka epistemologis dan etika normatifnya. Keempat, 

analisis interpretatif terhadap studi kontemporer: hasil bacaan terhadap teks klasik disandingkan 

dengan temuan dalam literatur akademik modern untuk melihat sejauh mana argumen Ibn 

Taimiyyah masih berdampak, berubah, atau ditantang dalam pemikiran Islam kontemporer. Dalam 

tahap ini, pendekatan dekonstruktif digunakan untuk menggali lapisan-lapisan ideologis dan politik 

di balik narasi hukum dan teologis. Analisis dilakukan dengan menyusun argumen Ibn Taimiyyah 

secara tematik dan membandingkannya dengan posisi alternatif. Fokus diarahkan pada 

epistemologi dan etika dalam penolakan terhadap samāʿ dan raqṣ, serta strategi retoris yang 

digunakan untuk meneguhkan pandangan tersebut. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Samāʿ dan Raqṣ dalam Tradisi Tasawuf 

 Dalam berbagai tarekat sufi, samāʿ bukan sekadar aktivitas mendengarkan musik, tetapi 

merupakan ibadah batiniah yang dirancang untuk menggugah kerinduan rohani kepada Allah. 

Musik dan syair-syair mistik dibacakan dalam majelis-majelis zikir untuk menstimulasi ekstase 

(wajd), yaitu kondisi spiritual yang diyakini mampu membawa seseorang pada kedekatan hakiki 

dengan Tuhan. Tarian (raqṣ) sufi pun memiliki fungsi serupa: ia adalah perwujudan gerak tubuh 

sebagai ekspresi batin yang diliputi oleh cinta ilahi. Gerak tari dalam sufi bukan tindakan fisik 

semata, tetapi simbolisasi kehancuran ego dan peniadaan diri di hadapan Yang Mutlak (Gribetz, 

1991a; Senay, 2020). 

 Majelis samāʿ biasanya dilaksanakan dalam kerangka dzikir kolektif, sering kali dalam 

suasana khusyuk dan penuh penghayatan. Musik dan puisi yang digunakan pun biasanya sarat 

makna teosofis dan metafora cinta Ilahi. Dalam lingkungan tarekat seperti Mevlevi, Chishti, atau 

Qadiri, samāʿ dan raqṣ menjadi instrumen pedagogis yang menghubungkan murid dengan guru 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 77  

spiritualnya (mursyid), dan dalam makna yang lebih dalam, menghubungkan hati manusia dengan 

kehadiran Tuhan (Al-Jauziyyah, 2019b). 

 Al-Ghazālī dalam Ihyāʾ ʿUlūm al-Dīn menguraikan secara positif fungsi samāʿ dalam 

kehidupan spiritual. Menurutnya, mendengarkan musik dengan adab yang benar dapat menjadi 

sarana penyucian hati, selama tidak menjerumuskan pada syahwat. Ia menegaskan bahwa hati 

manusia yang sudah mengalami tazkiyah akan merespons suara-suara yang indah dengan 

meningkatnya cinta dan kerinduan kepada Tuhan. Sebaliknya, hati yang sakit atau penuh syahwat 

justru akan menggunakan musik sebagai sarana untuk kesenangan duniawi. Oleh karena itu, al-

Ghazālī menekankan pentingnya niat, lingkungan, dan kesiapan spiritual pendengar (Al-Ghaza ̄lī, 

2018). Pandangan ini mencerminkan paradigma etika dalam Islam, di mana sebuah tindakan tidak 

dapat diputuskan hukumnya secara kaku tanpa mempertimbangkan konteks dan maksud. Dalam 

kerangka ini, samāʿ menjadi mubah (diperbolehkan), atau bahkan mustahab (disenangi /sarankan), 

jika menjadi wasilah bagi peningkatan spiritual. Tidak mengherankan jika banyak ulama dalam tradisi 

tasawuf mengikuti pendekatan al-Ghazālī ini. 

 

Kritik Ibn Taimiyyah: Landasan Epistemologis dan Teologis 

 Berlawanan dengan pandangan sufistik yang membolehkan atau bahkan menganjurkan 

samāʿ, Ibn Taimiyyah menolak praktik ini secara tegas. Ia berpijak pada fondasi bahwa semua 

bentuk ibadah harus memiliki dasar dari wahyu: al-Qur’an dan sunnah sebagaimana dipahami oleh 

para sahabat Nabi. Dalam kerangka ini, samāʿ dan raqṣ tidak memiliki legitimasi karena tidak 

dipraktikkan oleh generasi awal Islam (Ibn Taimiyyah, 1988). 

 Ibn Taimiyyah melihat bahaya besar dalam membiarkan emosi sebagai dasar pembenaran 

praktik keagamaan. Bagi Ibn Taimiyyah, agama bukanlah persoalan rasa, tetapi persoalan petunjuk 

yang jelas dan terjaga. Ia berulang kali menekankan dalam al-Istiqāmah bahwa agama ini dibangun 

atas dalil, bukan perasaan (Ibn Taimiyyah, n.d.). Dalam Kitāb al-Samāʿ wa al-Raqṣ, ia menyatakan 

bahwa segala bentuk ekstase yang tidak muncul dari bacaan Qur’an atau dzikir yang diajarkan Nabi 

adalah bentuk tipuan setan. Samāʿ, dalam pandangannya, adalah sarana yang memunculkan ilusi 

spiritual, bukan kedekatan hakiki dengan Tuhan (Al-‘Aql, 1987; Al-Manbajī, 1993). 

 Ibn Taimiyyah juga mengkhawatirkan dampak sosial dari samāʿ dan raqṣ. Ia menyebut 

bahwa dalam banyak kasus, praktik ini dilakukan dalam ruang campur antara pria dan wanita, 

disertai syair erotis, gerak tubuh yang sensual, dan bahkan disertai penggunaan alat musik yang 

mengarah pada hiburan dan bukan ibadah. Pandangan ini membentuk kerangka hukum yang sangat 

waspada terhadap segala bentuk percampuran antara spiritualitas dan hiburan (Al-Manbajī, 1993). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 78  

 Sebagai bagian dari pendekatannya yang legal-formal, Ibn Taimiyyah menggunakan 

argumen sadd al-zarā’iʿ, yaitu prinsip mencegah yang haram dengan menutup jalan yang mengarah 

kepadanya. Samāʿ, meskipun mengklaim niat suci, dianggap sebagai pintu menuju syahwat dan 

kelalaian. Maka dari itu, dalam bingkai teologi Ibn Taimiyyah, samāʿ tidak bisa dibiarkan 

berkembang karena bertentangan dengan maqāṣid al-syarīʿah (Aḥmad, 2000; Maghribi, 2022). 

Perbandingan dengan al-Ghazālī: Dua Paradigma 

 Perbandingan antara Ibn Taimiyyah dan al-Ghazālī menunjukkan adanya dua paradigma 

besar dalam khazanah keislaman: paradigma skripturalis versus paradigma etis-emosional (tabel 1). 

Al-Ghazālī menekankan niat, maqām spiritual, dan kualitas hati dalam menilai amalan, termasuk 

samāʿ dan raqṣ. Ia melihat adanya relasi antara keindahan dan ketundukan kepada Tuhan. Seni tidak 

dilihat sebagai ancaman terhadap agama, tetapi sebagai perpanjangan dari rasa kagum dan mahabbah 

(Aḥmad, 2000; Maghribi, 2024). 

Tabel 1. Perbandingan Pandangan al-Ghazālī dan Ibn Taimiyyah 

Aspek Al-Ghazālī Ibn Taimiyyah 

Pandangan umum terhadap 
samā‘ 

Positif, sebagai sarana 
mendekatkan diri pada Allah Kritis, umumnya melarang 

Pandangan umum terhadap 
raqṣ 

Dapat diterima jika 
menumbuhkan cinta kepada 
Allah 

Melarang karena menyerupai 
perilaku ghaflah (lalai) 

Kriteria keabsahan samā‘ 
Niat murni, tidak disertai hawa 
nafsu 

Harus bebas dari hal haram dan 
menjurus syahwat 

Kriteria keabsahan raqṣ 
Tidak sensual, tapi mendalam 
secara spiritual 

Memandangnya sebagai bid‘ah atau 
tasyabbuh 

Peran musik dalam ibadah 
Diperbolehkan jika memperkuat 
iman dan khusuk 

Cenderung ditolak, dianggap 
melalaikan 

Respon terhadap 
penyelahgunaan 

Mengkritik ekses tapi tetap 
membela praktiknya 

Menentang keras praktik 
menyimpang 

Kaitan dengan ekstase (wajd) Dipandang sebagai bentuk wajd 
Menolak ektase jika berasal dari 
musik atau tarian 

Sikap terhadap praktik sufi 
populer 

Menoleransi jika selaras dengan 
syari‘ah 

Menganggap praktik populer 
banyak yang menyimpang 

Tujuan spiritual samā‘/raqṣ 
Menyucikan hati, memupuk cinta 
Ilahi 

Menjaga kemurnian tauḥīd, bukan 
emosionalitas 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 79  

Ibn Taimiyyah, sebaliknya, menilai bahwa pembenaran amalan harus berdasarkan contoh 

dari Nabi dan para sahabat. Ia khawatir bahwa terlalu banyak memberikan ruang pada perasaan 

akan membuka pintu relativisme dalam agama. Oleh karena itu, dalam banyak tulisannya, ia 

menegaskan bahwa hukum harus bersandar pada nash yang jelas. Tidak ada ruang untuk justifikasi 

berdasarkan “perasaan religius.” Dalam hal ini, samāʿ dan raqṣ adalah ekspresi yang tidak valid 

karena tidak ada dasar tekstualnya (Ibn Taimiyyah, n.d.). Namun, perlu dicatat bahwa perbedaan 

keduanya bukanlah semata perbedaan teologis, melainkan mencerminkan dua kecenderungan 

epistemik dalam Islam. Paradigma Ibn Taimiyyah berkembang kuat dalam tradisi Ahl al-Hadīs dan 

gerakan salafi, sedangkan paradigma al-Ghazālī memberi pengaruh besar pada kalangan sufi, 

asy‘ariyyah, dan bahkan sebagian kaum modernis (Griffel, 2020; Hoover, 2025). 

Dalam khazanah pemikiran Islam, al-Ghaza ̄li ̄ dan Ibn Taimiyyah menempati dua kutub 

yang kontras dalam menyikapi praktik-praktik sufistik seperti samā‘ dan raqṣ. Keduanya sama-sama 

tokoh besar dalam tradisi Sunni, namun pendekatan mereka terhadap ekspresi spiritual bersifat 

diametral. Argumentasi mereka mencerminkan perbedaan mendasar antara pendekatan esoterik 

dan legalistik terhadap ajaran Islam. 

 Al-Ghazali, dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, memandang samā‘ dan raqṣ sebagai jalan sah untuk 

mendekatkan diri kepada Allah. Ia berpendapat bahwa jika musik dan tarian dilakukan dengan niat 

yang tulus dan tidak disertai dengan hawa nafsu, maka keduanya dapat menumbuhkan cinta kepada 

Tuhan dan memperkuat ikatan batin dengan-Nya (Al-Ghaza ̄lī, 2018). Sebaliknya, Ibn Taimiyyah 

menilai praktik tersebut sebagai bentuk ghaflah (kelalaian), bahkan bid‘ah (inovasi tercela) yang dapat 

menggoyahkan kemurnian tauhid dan melemahkan kedisiplinan syariat (Al-‘Aql, 1987). 

 Menurut al-Ghazali, keabsahan samā‘ dan raqṣ tergantung pada niat pelakunya. Bila niatnya 

adalah untuk tazkiyat al-nafs (pensucian jiwa) dan mendapatkan wajd (ekstase suci), maka praktik 

tersebut tidak hanya sah tapi dianjurkan. Sebaliknya, Ibn Taimiyyah menganggap semua bentuk 

samā‘ yang menggunakan alat musik atau melibatkan gerakan fisik sebagai sesuatu yang 

mencurigakan secara syar‘i, kecuali jika bebas dari unsur syahwat dan tidak meniru perilaku kaum 

yang sesat (Aḥmad, 2000). 

 Al-Ghaza ̄li ̄ tidak melihat musik sebagai sesuatu yang intrinsik haram, melainkan sebagai 

medium netral yang bisa membawa kepada kebaikan jika diarahkan dengan benar. Dalam sudut 

pandangnya, samā‘ adalah wahana untuk mencapai hal (keadaan spiritual), asalkan tidak 

mengandung unsur lahw (hiburan sia-sia). Ibn Taimiyyah, di sisi lain, sangat berhati-hati terhadap 

musik dan menolak legitimasi spiritual yang diberikan kepadanya oleh kalangan sufi. Ia khawatir 

musik lebih sering mengaktifkan syahwat daripada menumbuhkan ketakwaan (Al-Ghaza ̄li ̄, 2018). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 80  

 Salah satu perbedaan paling tajam adalah pada pemaknaan ekstase (wajd). Al-Ghaza ̄lī 

memandangnya sebagai manifestasi spiritual yang bisa terjadi dalam konteks samā‘. Ia bahkan 

menyebutkan bahwa sebagian sahabat dan ta ̄bi‘i ̄n mengalami kondisi ini. Ibn Taimiyyah, 

bagaimanapun, memandang wajd yang disebabkan oleh musik sebagai tipu daya setan (waswa ̄s), 

karena tidak berlandaskan pada tuntunan wahyu, melainkan perasaan yang tidak terkontrol (Al-

Ghaza ̄li ̄, 2018; Gribetz, 1991c; Klein, 2023). 

 Keduanya sepakat bahwa ada penyimpangan dalam praktik sufistik populer, tetapi 

pendekatan mereka berbeda. Al-Ghaza ̄li ̄ menyarankan koreksi dari dalam dengan memperbaiki niat 

dan metode praktik. Ibn Taimiyyah, sebaliknya, mengambil posisi konfrontatif dan menyerukan 

pelarangan praktik-praktik ini secara umum, karena dianggap lebih banyak mudarat daripada 

maslahatnya (lihat tabel 1) 

 Perbedaan antara al-Ghaza ̄lī dan Ibn Taimiyyah dalam menyikapi samā‘ dan raqṣ bukan 

semata perbedaan fiqih, tetapi mencerminkan dua paradigma besar dalam pemikiran Islam; Al-

Ghaza ̄li ̄ berangkat dari paradigma taṣfiyah wa tazkiyah (penjernihan dan penyucian diri), membuka 

ruang bagi pengalaman mistik selama sesuai niat dan tidak menyalahi syariat; Ibn Taimiyyah 

memegang paradigma tauhīd wa taḥżīr (pemurnian tauhid dan peringatan terhadap bid‘ah), yang 

sangat sensitif terhadap bentuk ekspresi ibadah non-literalistik. Dengan demikian, dialog antara 

keduanya terus relevan hingga kini, terutama dalam memahami batasan antara ekspresi spiritual 

yang sah dan bentuk ritual yang ditolak dalam Islam. 

Ibn al-Qayyim dan Al-Wa ̄sitī: Sistematisasi Pemikiran Ibn Taimiyyah 

 Murid-murid Ibn Taimiyyah seperti Ibn Qayyim al-Jauziyyah menjadi penerus yang 

menyistematisasi warisan gurunya. Dalam al-Kalām ʿalā Masʾalat al-Samāʿ, Ibn al-Qayyim menyusun 

klasifikasi samāʿ menjadi yang diharamkan, dimakruhkan, dan yang ditoleransi dalam batas tertentu. 

Namun pada dasarnya, ia tetap menolak samāʿ sebagai praktik spiritual yang sah (Al-Jauziyyah, 

2019b). Menariknya, dalam beberapa bagian tulisannya, Ibn al-Qayyim menunjukkan pemahaman 

yang lebih empatik terhadap kondisi jiwa manusia. Ia mengakui bahwa suara yang indah bisa 

menggugah hati, tetapi ia juga menegaskan bahwa bentuk kegembiraan yang tidak berasal dari 

wahyu adalah kesesatan. Dengan demikian, ia meneruskan proyek Ibn Taimiyyah namun dengan 

pendekatan yang lebih psikologis dan deskriptif. 

 Al-Wāsitī, salah satu sufi yang berafiliasi dengan Ibn Taimiyyah (Taymiyyan Circle), menulis 

al-Bulghah, risalah yang menyusun kritik sistematis terhadap samāʿ berdasarkan bukti-bukti bahwa 

sufi awal pun tidak sepakat terhadap praktik ini. Arjan Post mencatat bahwa risalah ini adalah bagian 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 81  

dari strategi diskursif untuk merebut kembali otoritas tasawuf dalam kerangka salafi. Tujuannya 

bukan menolak tasawuf secara total, tetapi menyingkirkan unsur-unsur yang dianggap menyimpang 

dari syariat (Post, 2016, 2020; Post & Van Eyken, 2024). Strategi ini memperlihatkan bahwa Ibn 

Taimiyyah dan lingkarannya mengadopsi pendekatan reformis terhadap tasawuf: bukan destruktif, 

tetapi purifikatif. Mereka berupaya mengembalikan tasawuf kepada akarnya sebagai pengamalan 

spiritual yang lurus, sederhana, dan sesuai sunnah. 

Debat Musik dalam Islam: Konteks Historis dan Kajian Modern 

 Kontroversi tentang musik dan tari tidak hanya hidup di abad pertengahan. Dalam era 

modern dan kontemporer, perdebatan ini menemukan bentuk-bentuk baru. Misalnya, dalam 

diskursus akademik, para sarjana seperti Fadlou Shehadi dan Arthur Gribetz menempatkan kritik 

Ibn Taimiyyah sebagai ekspresi dari sebuah proyek teologi skripturalis yang resisten terhadap 

pluralitas ekspresi keagamaan (Gribetz, 1991b; Shehadi, 1995). 

 Banu Senay dalam bukunya tentang ney (alat musik sufi) menjelaskan bahwa alat musik sufi 

bukan hanya instrumen hiburan, tetapi bagian dari pedagogi spiritual. Ia menunjukkan bahwa para 

sufi menggunakan ney sebagai metafora kerinduan eksistensial manusia terhadap Sang Pencipta. 

Dengan kata lain, musik bukan sekadar suara, tetapi narasi eksistensial yang diartikulasikan dalam 

keindahan (Senay, 2014, 2020). Yaron Klein memetakan diskursus hukum Islam klasik yang 

membahas alat musik dalam literatur samāʿ. Ia menunjukkan bahwa terdapat keragaman pendapat 

bahkan di antara para fuqahāʾ, dari yang mengharamkan secara mutlak hingga yang menoleransi 

dalam kondisi tertentu. Hal ini menegaskan bahwa posisi Ibn Taimiyyah bukan satu-satunya dalam 

tradisi hukum Islam (Klein, 2023). 

 Dalam konteks Indonesia dan dunia Islam modern, perdebatan ini juga muncul kembali 

dalam bentuk kritik terhadap musik religi, maraknya konser sufi, serta popularitas sholawat yang 

dibalut unsur musikal. Para pengikut salafi modern sering kali merujuk langsung pada fatwa Ibn 

Taimiyyah untuk menolak semua bentuk musik, sementara kalangan lain mengembangkan 

pendekatan estetika-spiritual yang inklusif. 

 Dengan demikian, warisan Ibn Taimiyyah tetap relevan dalam menimbang batas-batas 

antara ekspresi estetika dan kemurnian spiritual. Namun, pendekatan yang terlalu legalistik dan 

homogen juga menghadapi tantangan dalam dunia Islam yang semakin plural dan estetis. Oleh 

karena itu, dialog antara warisan Ibn Taimiyyah dan dinamika keagamaan kontemporer tetap 

menjadi medan penting dalam pengembangan studi Islam. 

 Kritik Ibn Taimiyyah terhadap musik dan tari sufi tidak dapat dibaca sekadar sebagai 

penolakan atas seni, tetapi sebagai bagian dari proyek besar pemurnian agama dari pengaruh emosi, 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 82  

bid‘ah, dan subjektivitas. Dengan kerangka skripturalis dan legalistik, ia menolak estetika sebagai 

sarana mendekatkan diri kepada Tuhan bila tidak memiliki dasar dari Nabi dan para sahabat. 

Sebaliknya, al-Ghazālī membuka ruang bahwa ekspresi artistik bisa menjadi bagian dari ibadah jika 

dilandasi niat yang lurus, adab, dan kendali nafsu. Perbedaan ini menggambarkan dua kutub besar 

dalam Islam: teologi rasional-emosional dan teologi tekstual-legalistik. Dalam konteks 

kontemporer, posisi Ibn Taimiyyah tetap relevan untuk menimbang batas antara spiritualitas dan 

hedonisme, namun juga perlu dibaca secara hermeneutik agar warisan Islam tetap hidup dalam 

konteks zaman. 

 

Kesimpulan 

 Artikel ini bertolak dari pertanyaan mendasar: mengapa Ibn Taimiyyah secara tegas 

menolak samā‘ dan raqṣ, serta bagaimana posisi tersebut membentuk suatu kerangka pemikiran 

teologis dan epistemologis yang masih berpengaruh hingga kini? Untuk menjawab pertanyaan ini, 

kita perlu memahami bahwa kritik Ibn Taimiyyah bukan sekadar reaksi terhadap bentuk ekspresi 

seni dalam Islam, tetapi mencerminkan pandangannya yang mendasar tentang bagaimana agama 

seharusnya dijalani, ditafsirkan, dan dipertahankan dari penyimpangan. 

 Ibn Taimiyyah menolak samā‘ dan raqṣ karena ia melihat keduanya sebagai bentuk 

subjektivitas spiritual yang dapat menjauhkan seseorang dari orientasi syar‘i. Dalam kacamata Ibn 

Taimiyyah, musik dan tari bukanlah jalan yang sah untuk mendekatkan diri kepada Allah karena 

tidak memiliki dasar eksplisit dari Nabi maupun para sahabat. Penolakannya bukan hanya bersifat 

hukum (fiqh), tetapi bersifat teologis dan bahkan sosiologis. Ia khawatir bahwa jika umat Islam 

dibiarkan mengikuti jalan spiritual yang didorong oleh emosi dan pengalaman estetika, maka syariat 

akan tergeser oleh subjektivitas dan hawa nafsu yang menyamar sebagai spiritualitas. 

 Dalam konteks inilah Ibn Taimiyyah memperkenalkan paradigma epistemologis yang 

berbasis pada wahyu (al-Qur’an dan Sunnah) serta pemahaman salaf. Ia secara konsisten 

menegaskan bahwa jalan keselamatan adalah dengan meneladani Nabi dan para sahabat, bukan 

mengikuti intuisi pribadi, ekstase emosional, atau budaya populer keagamaan. Oleh karena itu, samā‘ 

dan raqṣ bukan hanya dianggap tidak sah, tetapi juga berbahaya karena dapat mengaburkan batas 

antara ibadah yang sah dan hiburan yang menyimpang. 

 Namun, pandangan Ibn Taimiyyah tidak berdiri sendiri dalam sejarah Islam. Tokoh seperti 

al-Ghazālī menawarkan pendekatan yang lebih etis-intuitif terhadap estetika dalam agama. Ia tidak 

mengingkari potensi penyimpangan dalam samāʿ dan raqṣ, tetapi percaya bahwa jika dikendalikan 

oleh adab, niat, dan maqām spiritual yang tinggi, maka seni bisa menjadi sarana tazkiyah al-nafs dan 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 83  

wasi ̄lah untuk mencapai ma‘rifah. Inilah yang menimbulkan perbedaan paradigma antara pendekatan 

legal-formal Ibn Taimiyyah dan pendekatan etis-spiritual al-Ghazālī. 

 Dari segi warisan intelektual, Ibn Taimiyyah tidak hanya menulis untuk konteks zamannya, 

tetapi juga mewariskan kerangka berpikir yang hidup hingga hari ini, terutama dalam gerakan salafi. 

Kritiknya terhadap musik dan tari sufi menjadi rujukan utama dalam banyak fatwa kontemporer 

yang menolak berbagai bentuk hiburan religius, termasuk musik religi dan seni pertunjukan dalam 

dakwah. Dalam konteks ini, Ibn Taimiyyah berhasil membentuk ortodoksi baru yang skriptural dan 

purifikatif. Namun demikian, dalam dunia Islam kontemporer yang semakin plural dan ekspresif, 

pendekatan Ibn Taimiyyah juga menghadapi tantangan. Seni, musik, dan tari kini bukan sekadar 

bentuk ekspresi individu, tetapi juga menjadi instrumen dakwah, komunikasi sosial, dan pencarian 

makna spiritual yang kontekstual. Ini menimbulkan pertanyaan baru: apakah pendekatan Ibn 

Taimiyyah masih relevan untuk diterapkan secara kaku dalam masyarakat Muslim modern yang 

sangat kompleks? 

 Artikel ini menyarankan bahwa warisan pemikiran Ibn Taimiyyah harus dibaca ulang secara 

hermeneutis dan historis. Tidak cukup hanya mengutip teks-teksnya secara literal, tetapi perlu 

memahami konteks polemik dan tantangan zamannya. Dengan demikian, kita dapat memetakan 

ulang batas antara agama dan estetika, antara syariat dan ekspresi, antara kemurnian dan kreativitas, 

dalam cara yang lebih kritis dan produktif. 

 Dari hasil kajian ini, dapat disimpulkan bahwa kritik Ibn Taimiyyah terhadap samāʿ dan raqṣ 

merupakan bagian dari proyek besar purifikasi Islam. Ia ingin menyelamatkan agama dari 

penyimpangan yang lahir dari subjektivisme spiritual. Tetapi pada saat yang sama, penolakannya 

terhadap pengalaman estetis juga menutup kemungkinan dialog antara agama dan seni, yang dalam 

banyak kasus justru memperkaya dan menghidupkan semangat keagamaan. Oleh karena itu, posisi 

Ibn Taimiyyah tidak harus diterima secara total, tetapi juga tidak boleh ditolak secara serampangan. 

Ia harus dibaca sebagai suara yang penting dalam diskursus Islam, suara yang mengingatkan kita 

pada bahaya beragama secara emosional semata. Namun, kita juga harus membuka ruang bagi 

bentuk-bentuk keberagamaan yang mendekatkan manusia kepada Tuhan melalui keindahan, rasa, 

dan simbol. 

 Dengan kata lain, kritik Ibn Taimiyyah bukanlah akhir dari perdebatan dan dialog, tetapi 

undangan untuk refleksi yang lebih dalam: tentang bagaimana kita memahami ibadah, bagaimana 

kita menilai seni, dan bagaimana kita membangun hubungan yang sah antara keduanya. Dalam 

dunia yang terus berubah, dialog antara teks dan konteks, antara skripturalisme dan spiritualitas, 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 84  

menjadi kebutuhan mendesak agar Islam tetap hidup, relevan, dan memancarkan raḥmatan li al-

‘a ̄lami ̄n, rahmat bagi seluruh alam. 

 
Daftar Pustaka 
Aḥmad, ‘Abd al-Fattāḥ Muḥammad Sayyid. (2000). Al-Taṣawwuf baina al-Ghazālī wa Ibn Taimiyyah. 

Dār al-Wafā’. 

Al-‘Aql, ‘Abd al-‘Azīz ibn ‘Alī. (1987). Ibn Taimiyyah wa al-Samā‘ al-Ṣūfī min Khilāl Kitāb al-Istiqāmah. 
Imām Muḥammad ibn Sa‘ūd al-Islāmiyyah. 

Al-‘Imrān, ‘Alī ibn Muḥammad. (2019). Al-Jāmi’ li Sīrah Syaikh al-Islām ibn Taimiyyah (661-728) Khilāl 
Sab’a Qurūn (M. ‘Uzair Syams & ‘Alī ibn Muḥammad Al-‘Imrān (eds.)). Dār ‘Aṭā’āt al-‘Ilm. 

Al-Ghaza ̄li ̄, A. H. (2018). Iḥya ̄’ ‘Ulu ̄m al-Di ̄n. Ats-Tsuroyya. 

Al-Jauziyyah, I. Q. (2019a). al-Kāfiyah al-Syāfiyah fī al-Intiṣār li al-Firqah al-Nājiyah. Da ̄r Ibn Hạzm. 

Al-Jauziyyah, I. Q. (2019b). Al-Kalām ‘alā Mas’alah al-Samā’ (M. ‘Uzair Syams (ed.)). Dār Ibn Ḥazm. 

Al-Juwair, M. ibn A. (2009). Al-Samā‘ al-Ṣūfī: Syubhāt wa Rudūd. Dār al-Ṣumai‘ī li al-Nasyr wa al-
Tauzī‘. 

Al-Manbajī, M. ibn M. (1993). Risālah fī al-Samā‘ wa al-Raqṣ (M. Ṣubḥī Ḥasan Ḥallāq (ed.)). Dār Ibn 
Ḥazm. 

Denzin, N., & Lincoln, Y. (1994). Handbook of Qualitative Research. British Journal of Educational 
Studies, 42, 409. https://doi.org/10.2307/3121684 

Farahat, O. (2023). Norms and Values in Islamic Legal Reasoning: The Case of Listening to Music 
(Samāʿ). Religions, 14(6), 780. https://doi.org/10.3390/rel14060780 

Gribetz, A. (1991a). The sama’ Controversy: Sufi vs. Legalist. Studia Islamica, 74, 43. 
https://doi.org/10.2307/1595896 

Gribetz, A. (1991b). The Samā’ Controversy: Sufi vs Legalist. Studia Islamica, 43–62. 

Gribetz, A. (1991c). The samāʿ Controversy: Sufi vs. Legalist. Studia Islamica, 74(2), 43–62. 

Griffel, F. (2020). Al-Ghaza ̄li ̄. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Standford University. 

Hoover, J. (2025). Ibn Taymiyya. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford. 

Ibn Qayyim al-Jauzīyyah, M. ibn A. B. (2019). Madārij al-Sālikīn fī Manāzil al-Sā’irīn (M. A. Al-Iṣlāḥī 
(ed.)). Dār ‘Ālam al-Fawā’id. 

Ibn Taimiyyah, A. ibn ’Abd al Ḥalīm. (n.d.). Al-Istiqāmah (M. R. Sālim (ed.)). Jāmi’ah al-Imām 
Muḥammad ibn Sa’ūd. 

Ibn Taimiyyah, A. ibn ’Abd al Ḥalīm. (1988). Ḥukm al-Samā‘. Maktabah al-Manār. 

Ibn Taimiyyah, A. ibn ’Abd al Ḥalīm. (2004). Majmū’ Fatāwā Syaikh al-Islām Aḥmad ibn Taimiyyah 
(‘Abd al-Raḥmān ibn Muḥammad Ibn Qāsim & M. ibn ‘Abd al-R. ibn M. Ibn Qāsim (eds.)). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Hamdan Maghribi & Alfina Hidayah 
Ibn Taimiyyah, Sama‘, dan Raqṣ: Kritik Tradisionalis terhadap Etika Tasawuf dalam Islam  

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 73-85 | 85  

Maṭābi‘ al-Riyāḍ. 

Klein, Y. (2023). Musical Instruments in Samāʿ Literature: al-Udfuwī’s Kitāb al-Imtāʿ bi-aḥkām as-
samāʿ. Oriens, 51(1–2), 14–37. https://doi.org/10.1163/18778372-12340022 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology. Sage publications. 

Maghribi, H. (2022). Rekonstruksi Taṣawuf Ibn Taimiyyah: Tinjauan Epistemologis. UIN Walisongo 
Semarang. 

Maghribi, H. (2024). Tasawuf Salafi: Rekonstruksi Tasawuf Ibn Taimiyyah. Madani. 

Nielson, L. (2021). Music and Musicians in the Medieval Islamicate World: A Social History. Bloomsbury 
Publishing. 

Palmer, R. E. (1969). Hermeneutics: Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, and Gadamer. 
Northwestern University Press. 

Post, A. (2016). A Glimpse of Sufism from the Circle of Ibn Taymiyya: An Edition and Translation 
of al-Baʿlabakkī’s (d. 734/1333) Epistle on the Spiritual Way (Risālat al-Sulūk). Journal of Sufi 
Studies, 5(2), 156–187. 

Post, A. (2020). The Journeys of a Taymiyyan Sufi: Sufism through the Eyes of ʿ Imād al-Dīn Aḥmad al-Wāsiṭī. 
Brill. 

Post, A., & Van Eyken, S. (2024). Ibn Taymiyya and His Circle on samāʿ: a Means to Purify Sufism? 
(with an Arabic Edition of al-Wāsiṭī’s (d. 711/1311) Bulgha). Islamic Law and Society, 1–41. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/15685195-bja10051 

Salhi, K. (Ed.). (2013). Music, Culture and Identity in the Muslim World. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315867236 

Senay, B. (2014). The Fall and Rise of the Ney : From the Sufi Lodge to the World Stage. 
Ethnomusicology Forum, 23(3), 405–424. https://doi.org/10.1080/17411912.2014.924383 

Senay, B. (2020). Musical Ethics and Islam. University of Illinois Press. 
https://doi.org/10.5622/illinois/9780252043024.001.0001 

Shehadi, F. (1995). Philosophies of Music in Medieval Islam. Brill. 

Shiloah, A. (1995). Music in the World of Islam: A Socio-Cultural Study. Scolar Press. 

Vasalou, S. (2021). Al-Ghazālī and the Idea of Moral Beauty. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781003196556 

 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

