
 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 

Volume 01, Nomor 01, 2025: 58-72 
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu 

 

 
SUHU: Journal of Sufism and Humanities   Volume 01, Nomor 01, 2025: 58-72   | 58  

Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa 
Tasawuf 

Ahmad Sholihin Sirojuddin 
UIN Sunan Ampel Surabaya 

Ahmad Kowim Sabilillah 

UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung 

*Corresponding author’s email: Ahmadsalsa75@gmail.com  
 
Abstrak  
Krisis psikospiritual memiliki relevansi penting dalam memahami degradasi moral di masyarakat modern. 
Studi ini menyinergikan pendekatan psikospiritual dan kerangka tasawuf untuk menganalisis akar 
masalah, dampak, dan solusi atas krisis akhlak. Melalui studi literatur kualitatif dan analisis hermeneutis 
terhadap pemikiran Al-Ghazali, penelitian ini mengungkap keterkaitan antara dinamika psikologis, 
spiritualitas, dan pembentukan moral. Ditemukan bahwa krisis akhlak bersumber dari disharmoni antara 
qalb (hati), ‘aql (akal), nafs (nafsu), dan ruh (spirit), yang diperparah oleh modernisasi, tekanan sosial, dan 
dominasi sifat madzmumah seperti hasad, takabur, dan syahwat. Dalam perspektif tasawuf, 
ketidakseimbangan ini merusak relasi vertikal dengan Tuhan (hablun min Allah) dan relasi sosial (hablun 
min al-nas). Sebagai solusi, tasawuf menawarkan pendekatan tazkiyatun nafs, muraqabah, tawakkal, dan 
tafakkur untuk merehabilitasi kondisi batin individu dan memulihkan integritas moral. Praktik ini tidak 
hanya berdampak pada kesalehan pribadi, tetapi juga mendorong terbentuknya kohesi sosial yang lebih 
sehat dan harmonis. 
Kata kunci: Krisis Akhlak, Psikospiritual, Tasawuf, Moralitas 

Abstract 
The psychosocial crisis holds significant relevance in understanding the moral decline in modern society. This study integrates 
a psychospiritual approach with the Sufi framework to analyze the root causes, implications, and potential resolutions of 
the moral crisis. Employing a qualitative literature-based method and hermeneutical analysis of al-Ghazālī’s thought, the 
research explores the interrelation between psychological dynamics, spirituality, and moral formation. The findings indicate 
that the moral crisis stems from a disharmony among the elements of qalb (heart), ‘aql (intellect), nafs (desire), and rūḥ 
(spirit), exacerbated by modernization, social pressures, and the dominance of madhmūmah traits such as envy (ḥasad), 
arrogance (takabbur), and unchecked desire (shahwah). From a Sufi perspective, this imbalance disrupts both the vertical 
relationship with God (hablun min Allah) and the horizontal relationship with fellow human beings (hablun min al-nas). 
As a comprehensive remedy, Sufism proposes practices such as tazkiyat al-nafs (purification of the soul), muraqabah 
(spiritual vigilance), tawakkul (trust in God), and tafakkur (contemplation), which aim to rehabilitate the individual’s 
inner integrity while simultaneously fostering social cohesion. 
Keywords: Moral Crisis, Psychospiritual, Sufism, Morality. 

 

PENDAHULUAN 

Krisis psikospiritual manusia (psychospiritual human crisis) merujuk pada kondisi 

disfungsi multidimensi yang meliputi gangguan pada ranah kejiwaan dan kerohanian individu. 

Fenomena ini umumnya bersumber dari ketidakselarasan antara tuntutan kesehatan mental dan 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:Ahmadsalsa75@gmail.com


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 59  

pemenuhan spiritual dalam dinamika kehidupan kontemporer. Perkembangan masyarakat 

modern yang ditandai percepatan perubahan sosial-budaya kerap memicu disorientasi 

eksistensial, di mana banyak individu kehilangan basis nilai (value foundation) dalam 

menafsirkan tujuan hidup, sehingga memunculkan dehumanisasi psikospiritual (Taruh dkk., 

2025). Aspek psikospiritual secara konseptual merepresentasikan triadika kesejahteraan holistik 

yang meliputi stabilitas emosional, kesehatan kognitif-spiritual, dan kesadaran transendental. 

Sinergi antarunsur ini menjadi prasyarat fundamental bagi terciptanya harmoni kehidupan. 

Namun, realitas sosiologis menunjukkan bahwa tekanan struktural baik bersifat ekonomis 

maupun kultural telah memicu distorsi psikoemosional berupa kecemasan kronis, alienasi 

spiritual, dan anomi makna hidup (Mazlan & Burhan, 2024). Kondisi disproposi ini menciptakan 

krisis psikospiritual komprehensif yang menggerus dimensi kemanusiaan. 

Sekitar tahun lalu yaitu 2024 di Indonesia mengalami fenomena dekadensi moral. Lebih 

tepatnya lonjakan kasus kekerasan yang menunjukkan merosotnya nilai-nilai kemanusiaan dan 

agama dalam masyarakat. Salah satu kejadian yang menghebohkan adalah maraknya 

pembunuhan dalam keluarga, seperti anak membunuh orang tua atau sebaliknya. Menurut 

catatan Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI), kasus semacam ini meningkat 25% dari 

tahun sebelumnya. Contoh nyatanya terjadi di Jawa Timur, di mana seorang anak nekat 

membunuh kedua orang tuanya karena masalah keluarga. Kejadian-kejadian tragis ini 

membuktikan bahwa ikatan keluarga semakin rapuh, yang kemudian memicu berbagai masalah 

sosial dan kerusakan akhlak (Ikhsanuddin, 2024). 

Berdasarkan data Kementerian Agama Indonesia, kemudahan akses terhadap konten 

negatif di internet turut memperparah krisis akhlak di kalangan generasi muda. Temuan ini 

diperkuat oleh penelitian Kementerian Kesehatan RI yang dipublikasikan melalui karya Gustina, 

mengungkapkan bahwa 94% remaja (91,3% laki-laki dan 96,3% perempuan) pada jenjang SMP 

dan SMA telah terpapar konten pornografi kategori ringan. Analisis lebih detail menunjukkan 

bahwa media daring menjadi saluran utama paparan tersebut (75%), sementara media luring 

berkontribusi 25%. Studi yang menggunakan sampel pelajar sekolah menengah ini 

mengkonfirmasi keterkaitan antara paparan konten pornografi dengan fenomena degradasi 

moral remaja. Temuan ini menegaskan bahwa penggunaan teknologi tanpa pengawasan yang 

memadai berpotensi menjadi faktor signifikan dalam memperburuk krisis karakter generasi 

muda (Dasta dkk., 2021).  

Masalah krisis kejiwaan-spiritual tidak sekadar memengaruhi kondisi personal seseorang, 

melainkan juga berpotensi menciptakan efek domino pada tatanan sosial. Individu yang 

mengalami gangguan psikis-spiritual umumnya menunjukkan kecenderungan mengisolasi diri 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 60  

dari lingkungan sosial dan kehilangan motivasi untuk berpartisipasi dalam kehidupan 

bermasyarakat. Dampak kolektifnya dapat terlihat melalui merosotnya kualitas interaksi sosial 

dan melemahnya ikatan solidaritas antarwarga. Lebih lanjut, kondisi ini seringkali memicu 

munculnya pola perilaku destruktif yang membahayakan diri sendiri maupun lingkungan sekitar, 

seperti kecanduan narkotika, tindak kekerasan, atau pelanggaran norma etika. Studi 

menunjukkan bahwa ketiadaan pemahaman akan tujuan hidup menjadi pemicu utama pencarian 

kepuasan instan melalui aktivitas-aktivitas berisiko. Situasi ini turut memperburuk lingkaran 

krisis nilai yang terjadi pada tingkat individu maupun komunitas. Untuk mengatasinya, 

diperlukan strategi intervensi yang menggabungkan analisis psikologis dengan pendekatan nilai-

nilai spiritual, memungkinkan penanganan yang menyentuh aspek kognitif, emosional, dan 

moral secara simultan (Wahyuni & Bariyyah, 2019). 

Derasnya arus globalisasi, banyak remaja dan generasi muda yang mulai menjauh dari 

nilai-nilai agama dan moral yang seharusnya menjadi pedoman hidup. Fenomena ini terlihat dari 

semakin maraknya perilaku yang menyimpang, seperti ketidakadilan, pelanggaran hak asasi 

manusia, serta menurunnya rasa tanggung jawab dan etika dalam kehidupan sehari-hari. Faktor-

faktor seperti lingkungan pergaulan, pengaruh media elektronik, serta lemahnya pemahaman 

dan penghayatan terhadap nilai-nilai luhur bangsa turut memperparah kondisi ini. Akibatnya, 

krisis akhlak tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga menimbulkan masalah sosial yang 

lebih luas di masyarakat (Miftakhul Jannah dkk., 2024). 

Selain krisis akhlak, manusia modern juga menghadapi krisis spiritual yang ditandai 

dengan kegelisahan, kekosongan makna hidup, dan keterasingan dari Tuhan. Modernisme yang 

menekankan rasionalitas dan materialisme seringkali mengabaikan dimensi spiritual, sehingga 

manusia kehilangan keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi. Kekeringan spiritual 

ini memicu berbagai masalah psikologis seperti stres, kecemasan, dan depresi, serta 

berkontribusi pada munculnya krisis sosial yang lebih besar (Alaudin, 2023). Akar dari krisis ini 

adalah terabaikannya pendidikan karakter dan spiritualitas dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan yang hanya berfokus pada aspek intelektual tanpa mengintegrasikan nilai-nilai moral 

dan spiritual menyebabkan manusia modern kehilangan pegangan hidup yang sejati. Solusi 

untuk mengatasi krisis ini, diperlukan upaya revitalisasi nilai-nilai agama dan spiritualitas, baik 

melalui pendidikan formal maupun nonformal. Pendekatan sufisme (tasawuf) misalnya, 

menawarkan solusi dengan menanamkan nilai-nilai kerohanian, akhlak mulia, keseimbangan, 

dan kedekatan kepada Tuhan (Bakri, 2025). Selain itu, implementasi nilai-nilai Pancasila dan 

penguatan religiusitas di kalangan generasi muda juga menjadi langkah penting dalam 

membangun karakter bangsa yang berakhlak dan spiritual (Ubabuddin, 2020). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 61  

Studi mengenai krisis kemanusiaan psiko-spiritual memiliki urgensi tinggi dalam 

menjawab tantangan dekadensi moral yang semakin mengglobal. Melalui sintesis antara 

pendekatan kejiwaan-spiritual dan konsep tasawuf, riset ini bertujuan mengungkap akar masalah 

serta dampak multidimensi dari kerusakan etika masyarakat, sekaligus merumuskan solusi 

berbasis kearifan holistik. Integrasi perspektif transdisipliner ini diharapkan mampu 

menawarkan paradigma segar dalam analisis krisis akhlak kontemporer. Keterkaitan erat antara 

kerusakan moral dan krisis spiritual terlihat dalam pola saling pengaruh yang kompleks. Di satu 

sisi, ketiadaan kesadaran spiritual kerap mengikis prinsip moral individu, sementara di sisi lain, 

degradasi nilai kolektif memperparah disorientasi makna hidup. Fenomena simbiosis negatif ini 

menegaskan perlunya kajian komprehensif untuk memetakan dinamika hubungan sebab-akibat 

antara kedua aspek tersebut. 

Fokus pertama penelitian ini adalah melakukan identifikasi mendalam terhadap faktor-

faktor yang menjadi pemicu timbulnya krisis moral dan spiritual, baik yang bersumber dari 

dinamika internal individu maupun pengaruh eksternal lingkungan sosial-budaya. Penelusuran 

akar masalah ini tidak hanya terbatas pada aspek permukaan seperti pengaruh teknologi atau 

perubahan nilai masyarakat, tetapi juga menyelidiki bagaimana disfungsi relasi antara kesadaran 

spiritual dan pembentukan karakter moral berkontribusi pada degradasi akhlak. Selanjutnya, 

penelitian ini berupaya merancang model intervensi yang mengintegrasikan prinsip 

psikospiritual dengan kearifan tasawuf, dengan tujuan menciptakan pendekatan transformatif 

yang mampu menyentuh dimensi kognitif, emosional, dan transendental secara simultan. Model 

ini diharapkan dapat menjadi kerangka kerja yang aplikatif, baik untuk rehabilitasi individu yang 

mengalami krisis maupun penguatan ketahanan moral masyarakat melalui program pendidikan 

dan sosialisasi berbasis nilai-nilai universal. 

Penelitian yang dilakukan oleh Abu bakar dengan judul mengatasi krisis mental dan 

spiritual, menyatakan bahwa krisis akhlak dan spiritual di era modern merupakan tantangan 

serius yang harus dihadapi bersama. Hanya dengan memperkuat pendidikan karakter dan 

spiritualitas, serta menanamkan kembali nilai-nilai luhur agama dan budaya, masyarakat modern 

dapat menemukan kembali makna hidup yang sejati dan membangun peradaban yang 

bermartabat (Bakar, 2024). Penelitian mengenai Quarter-Life Crisis yang dikaji Abd. Somad 

mengungkapkan bahwa ekspektasi bukanlah sesuatu yang bisa dianggap sepele, apabila dikelola 

dengan bijak, ia dapat menjadi sumber kekuatan yang luar biasa. Namun, bila ekspektasi itu 

menyimpang atau tidak realistis, kita justru bisa terjebak dan menjadi korban dari harapan yang 

kita bangun sendiri. Masa seperempat abad dalam kehidupan mungkin terasa berat bagi sebagian 

orang, namun bagi mereka yang terus berusaha, berpikir positif, dan berserah kepada Allah, fase 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 62  

ini bisa menjadi peluang untuk bertumbuh secara pribadi dan mempererat hubungan spiritual 

dengan-Nya (Somad, 2020). Penelitian lain mengungkapkan, pendidikan akhlak memegang 

peranan yang sangat penting dalam menciptakan kesejahteraan hidup, baik di dunia maupun di 

akhirat. Berbagai persoalan yang muncul dalam kehidupan individu, keluarga, maupun 

masyarakat saat ini banyak disebabkan oleh minimnya pemahaman dan pengamalan akhlak oleh 

manusia (Qurun, 2022). 

Meskipun sudah banyak kajian yang menegaskan pentingnya pendidikan akhlak dalam 

menunjang kesejahteraan hidup di dunia dan akhirat, masih terdapat kekurangan dalam 

penelitian terkait implementasi praktis pendidikan akhlak di berbagai tingkatan kehidupan, 

khususnya dalam konteks modern yang penuh dinamika sosial dan teknologi. Sebagian besar 

penelitian lebih banyak menyoroti aspek teoritis dan nilai-nilai moral secara umum, tanpa 

memberikan gambaran yang mendalam tentang bagaimana pendidikan akhlak dapat 

diintegrasikan secara efektif dalam keluarga, sekolah, dan masyarakat yang terus berkembang. 

Selain itu, banyak studi yang belum mengkaji secara komprehensif faktor-faktor penyebab 

rendahnya akhlak di kalangan generasi muda, serta solusi konkret yang dapat diterapkan untuk 

mengatasi masalah tersebut dalam konteks perubahan sosial dan budaya yang cepat. Berdasarkan 

beberapa karya ilmiah sebelumnya, perbedaan utama penelitian ini dibandingkan dengan 

penelitian terdahulu terletak pada fokusnya yang menelaah krisis akhlak sebagai inti dari krisis 

kemanusiaan, dengan pendekatan yang menggunakan perspektif tasawuf sebagai lensa analisis. 

METODE 

Kerangka metodologis dalam suatu riset merupakan tahapan eksplorasi yang terstruktur, 

sistematis, dan dilakukan secara cermat guna memahami suatu fenomena secara menyeluruh. 

Pendekatan ini mengikuti prinsip-prinsip keilmuan melalui proses pengumpulan data, 

pengolahan informasi, analisis kritis, serta penyusunan simpulan yang objektif dan dapat 

dipertanggungjawabkan (Rahman dkk., 2024). Tujuan dari penerapan metodologi ini adalah 

menghasilkan temuan yang valid, baik untuk menyelesaikan persoalan-persoalan aktual maupun 

untuk memperkaya khazanah teori ilmiah. Selain itu, metodologi yang tepat juga dapat 

memberikan kontribusi praktis yang signifikan dalam meningkatkan kualitas kehidupan 

manusia. Dalam penelitian ini, pendekatan yang digunakan adalah studi kepustakaan. Metode 

ini merupakan salah satu pendekatan ilmiah yang memanfaatkan sumber-sumber tertulis sebagai 

objek kajian utama. Peneliti akan menelaah dan mengkaji berbagai literatur yang relevan dengan 

topik, baik yang memiliki keterkaitan langsung, kesinambungan konsep, maupun perbedaan 

perspektif. Pendekatan ini dipilih karena mampu menghadirkan pemahaman yang mendalam 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 63  

dan kontekstual terhadap isu yang diteliti, sekaligus menyediakan fondasi teoritis yang kuat 

untuk mendukung argumentasi dalam penelitian ini. Dengan demikian, studi kepustakaan 

menjadi instrumen penting dalam merumuskan kerangka konseptual penelitian secara 

komprehensif. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Degradasi Akhlak dalam Konteks Masyarakat Modern 

Kemajuan teknologi, meski memberikan kemudahan akses informasi, turut memicu 

krisis moral akibat penyalahgunaan media digital. Remaja rentan terjerumus dalam perilaku 

seperti kecanduan gawai, penyebaran konten negatif di platform sosial, dan minimnya interaksi 

langsung dengan keluarga atau lingkungan. Tantangan utama yang diidentifikasi adalah 

lemahnya filter moral dalam menghadapi paparan konten destruktif, seperti kekerasan dan 

pornografi, yang mudah diakses melalui perangkat teknologi (Muhammad Argha Edhel Nanda 

Pratama, 2023). Pendidikan tidak hanya difokuskan pada ranah formal di sekolah, tetapi juga 

melibatkan peran aktif orang tua dalam membangun fondasi spiritual di rumah. Konsep tarbiyah 

(pendidikan holistik) diajukan sebagai kerangka untuk menyeimbangkan kecerdasan intelektual 

dengan pembentukan nilai-nilai etika dan ketakwaan. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, yang mengonfirmasi 

bahwa degradasi moral remaja erat kaitannya dengan ketiadaan pendampingan agama yang 

memadai dalam menyikapi dinamika era digital. 

Sebagai solusi, penelitian ini merekomendasikan pendekatan kolaboratif antara keluarga, 

sekolah, dan komunitas berbasis nilai agama. Dalam perspektif Islam, penanaman konsep iffah 

(menjaga kesucian diri) dan penguatan pemahaman etika seksual diajukan sebagai strategi 

preventif. Sekolah diharapkan mengintegrasikan kurikulum pendidikan karakter yang 

menekankan bahaya pornografi, sementara orang tua perlu meningkatkan pengawasan dan 

dialog terbuka tentang nilai-nilai spiritual. Temuan kualitatif dalam studi ini menunjukkan bahwa 

remaja dengan literasi moral-religius yang kuat cenderung lebih resisten terhadap godaan konten 

negatif di dunia maya. Dengan demikian, sinergi antara penguatan akidah, pendampingan 

keluarga, dan edukasi kritis terhadap teknologi menjadi kunci dalam melindungi generasi muda 

dari degradasi akhlak (Yatayukti dkk., 2024). 

Studi ini mengidentifikasi bahwa moderasi berfungsi sebagai tameng dari dua risiko: 

radikalisme agama dan abai terhadap norma spiritual. Melalui pendekatan ini, generasi muda 

diajak untuk merespons dinamika global—yang acap bertentangan dengan nilai lokal—tanpa 

kehilangan identitas kultural dan moral. Peran aktif pendidik, keluarga, serta tokoh masyarakat 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 64  

dinilai esensial dalam menciptakan ekosistem pembelajaran agama yang adaptif namun tetap 

berakar pada kearifan tradisi. Temuan penelitian memperkuat bahwa pendidikan agama berbasis 

keseimbangan (sejalan dengan konsep wasathiyyah dalam Islam) tidak hanya mengurangi risiko 

perilaku ekstrem, tetapi juga membentuk ketahanan mental remaja dalam menghadapi tekanan 

zaman (Rahmasari, 2022). Perspektif teori akhlak, moderasi beragama selaras dengan prinsip 

Islam yang menekankan harmoni antara kesalehan individu dan tanggung jawab sosial. 

Implementasinya dalam kurikulum pendidikan diharapkan dapat membentuk generasi yang 

tidak hanya kritis secara intelektual, tetapi juga berkarakter kuat dalam memfilter pengaruh 

negatif era modern. 

Konsep Krisis Moral Pada bidang Psikospiritual 

Perpaduan dua disiplin ilmu psikologi dan spiritualitas melahirkan istilah Psikospiritual 

sebagai kerangka konseptual baru. Terminologi ini menguraikan hubungan sinergis antara aspek 

kejiwaan dan pengalaman transendental, di mana dinamika psikis membentuk persepsi spiritual, 

sementara kesadaran metafisik memengaruhi stabilitas mental individu. Secara etimologis, kata 

"psiko" merujuk pada ranah mental (Yunani: psyche), sedangkan "spiritual" berakar pada istilah 

Latin spiritus yang bermakna napas kehidupan atau energi vital. Filsafat ini mengasosiasikan 

proses respirasi dengan konsep hidup (vital force), di mana spiritualitas dipahami sebagai 

pencarian esensi diri melampaui batasan material (Ainul, 2017). 

Seseorang yang memiliki kecenderungan spiritual cenderung memprioritaskan 

pengembangan diri melalui refleksi batin dan penguatan kesadaran eksistensial, bukan sekadar 

pemenuhan kebutuhan jasmani. Orientasi ini menjadikan spiritualitas sebagai kompas dalam 

pencarian makna hidup, yang tercapai melalui pencerahan diri dan penguatan resonansi antara 

nilai intrinsik dengan tujuan hidup (Salleh dkk., 2022). Lebih jauh, dimensi spiritual diakui 

sebagai elemen integral dalam kesejahteraan holistik manusia, di mana psikospiritual berperan 

mengkaji dialektika antara kesehatan mental dan kematangan rohani dalam membentuk manusia 

utuh (whole person). 

Banner mengemukakan bahwa konsep psiko-spiritual mencakupi dimensi internal 

manusia seperti jiwa (ruh), rasionalitas (‘aql), dan dorongan emosional (nafs), yang bersama-

sama membentuk konstruksi kepribadian. Pandangan ini selaras dengan perspektif intelektual 

Muslim klasik semisal Al-Ghazali, Al-Makki, dan Sa‘īd Hawwā. Dalam khazanah pemikiran Al-

Ghazali, struktur psiko-spiritual Islam dibangun atas empat pilar metafisik: (1) ruh sebagai 

entitas transendental yang memerlukan pemurnian berkelanjutan untuk mencapai harmoni 

batin; (2) ‘aql sebagai karunia Ilahi yang berfungsi sebagai instrumen kognitif dalam memahami 

realitas, berkomunikasi, dan menjalankan tanggung jawab sosial; (3) nafs dengan dualitas 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 65  

potensinya antara impuls destruktif (amarah) dan hasrat biologis (syahwat); serta (4) qalb (hati) 

sebagai pusat kesadaran spiritual (Razak & Abidin, 2020). 

Al-Makki, Al-Muhasibi, dan Hawwa ̄ menekankan urgensi kesehatan qalb sebagai fondasi 

keseimbangan spiritual. Mereka memandang psiko-spiritual Islam sebagai sintesis antara ilmu 

kejiwaan berbasis wahyu dan disiplin tasawuf. Sejalan dengan ini, Manaf mendefinisikan 

psikologi Islam sebagai studi yang mengkaji dinamika jiwa melalui lensa syariat, sementara Al-

Kurdi menitikberatkan tasawuf pada proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dari sifat-sifat 

rendah menuju akhlak mulia (Saputra & Lubis, 2025). Dengan demikian, psiko-spiritual dalam 

konteks Islam lebih merupakan aktualisasi modern dari konsep tasawuf ketimbang adaptasi 

konsep psikologi Barat ke dalam kerangka Islam. 

Pemikir Muslim seperti Al-Ghazali merancang kerangka penyelesaian krisis moral 

melalui pendekatan integratif yang menyinergikan dimensi lahiriah dan batiniah. Metode 

intervensinya meliputi serangkaian praktik transformatif seperti kontemplasi (muraqabah), ritual 

pengingat Ilahi (dzikir), pemurnian diri (tazkiyatun nafs), serta pengabdian transendental. Inti 

dari pendekatan ini adalah menciptakan harmoni antarunsur metafisik manusia jiwa, rasio, 

emosi, dan kalbu sebagai fondasi pembentukan karakter luhur. Al-Kurdi menegaskan bahwa 

disiplin tasawuf menjadi poros utama dalam metodologi ini, khususnya melalui teknik penyucian 

jiwa dan internalisasi sifat-sifat mulia yang relevan untuk mengatasi distorsi moral akibat 

ketidakstabilan mental dan disfungsi sosial (wandira dkk., 2023). 

Dampak dekadensi moral tidak terbatas pada tingkat personal, melainkan berpotensi 

melahirkan krisis kemanusiaan struktural. Erosi nilai etika pada individu dapat memicu 

disintegrasi relasi sosial, memperburuk polarisasi masyarakat. Dalam konteks ini, terapi berbasis 

psiko-spiritual Islam menawarkan solusi triadik: (1) rekoneksi vertikal dengan Sang Pencipta, (2) 

rekonsiliasi horizontal antarmanusia, dan (3) restorasi kesadaran diri melalui prinsip ketauhidan 

(Gufron & A. Hambali, 2022). Perspektif sarjana seperti Al-Ghazali, Al-Kurdi, dan Ziauddin 

Sardar mengidentifikasi krisis moral-spiritual sebagai manifestasi dari dominasi nafsu rendah 

yang mengganggu ekosistem batin. Solusi efektifnya terletak pada strategi holistik yang 

mengintegrasikan, Proses katarsis jiwa melalui refleksi kritis, Internalisasi nilai transendental 

dalam kehidupan sehari-hari, Pendekatan terapeutik multidimensi (fisik-intelektual-emosional-

spiritual). Melalui sinergi elemen-elemen ini, penguatan akhlak mulia tidak hanya menjadi obat 

bagi krisis individu, tetapi juga katalisator pemulihan tatanan sosial yang lebih manusiawi. 

 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 66  

Tasawuf dalam Menganggulangi Krisis Akhlak 

 Perspektif tasawuf mengidentifikasi krisis moral sebagai hasil dari ketidakharmonisan 

antara pemenuhan kebutuhan rohani dan material manusia. Dalam hal ini, tasawuf tidak sekadar 

menitikberatkan pada relasi transendental antara manusia dengan Sang Pencipta, melainkan juga 

menyerukan pentingnya tanggung jawab etis-sosial dalam mewujudkan kebaikan yang luas 

termasuk kepada sesama manusia. Krisis dalam konteks psikopspiritual, menurut tasawuf, kerap 

bersumber pada dominasi nafsu rendah yang mengaburkan kesadaran spiritual serta mengikis 

nilai-nilai luhur kemanusiaan. Akibat dominasi karakter negatif ini, hati manusia menjadi 

terkotori dan jiwa kehilangan kekuatan untuk menjalankan peran idealnya sebagai khalifah di 

muka bumi (Amin, 2019). 

Dalam Ihya Ulum al-Din, Imam al-Ghazali menyebutkan berbagai penyakit batin seperti 

hasad (iri), takabbur (sombong), dan syahwat (hawa nafsu) sebagai akar masalah dekadensi moral. 

Menurutnya, jalan keluar dari krisis ini terletak pada praktik tazkiyah an-nafs (pembersihan jiwa) 

yang meliputi upaya mengenali potensi diri, memperbanyak taubat, serta memperkuat ikatan 

spiritual dengan Allah. Sementara itu, pemikir tasawuf kontemporer, M. Amin Syukur, dalam 

analisisnya merinci tujuh karakter negatif yang dianggap pemicu krisis akhlak dalam perspektif 

tasawuf, yakni: hasad (iri hati), al-hirshu (keserakahan), al-takabbur (kesombongan), al-ghadhab 

(amarah), riya’ atau sum’ah (sikap pamer dan ambisi popularitas), ‘ujub (kebanggaan berlebihan), 

serta syirik (menduakan Allah). Amin Syukur menegaskan urgensi kesadaran akan dampak 

destruktif sifat-sifat tersebut dan upaya penghapusannya melalui refleksi mendalam dan 

ketundukan total kepada kehendak Ilahi (Saputra dkk., 2021). 

Ajaran tasawuf menawarkan pendekatan yang kontekstual bagi beragam strata sosial. 

Misalnya, dalam lingkup keluarga, prinsip muraqabah—kesadaran akan merasakan pengawasan 

Ilahi—dapat dijadikan pondasi untuk menginternalisasi nilai-nilai positif pada anak sejak usia 

dini. Pola asuh yang diwarnai kedalaman spiritual dari orang tua umumnya menghasilkan 

penanaman sikap jujur, empati, dan komitmen terhadap kewajiban dalam diri anak. Pada tingkat 

komunitas, proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) bisa diwujudkan melalui gerakan kolektif 

untuk meminimalisasi karakter destruktif seperti iri, dengki, dan individualisme ekstrem, yang 

kerap memicu disintegrasi sosial. Di ranah pendidikan, metode tafakkur atau kontemplasi 

reflektif mampu mengintegrasikan dimensi transendental dalam kurikulum pembelajaran. 

Adapun di lingkungan profesional, sikap tawakkal (bersandar pada ketetapan Ilahi) 

memungkinkan individu menjalankan tugas dengan integritas tanpa dibebani kecemasan 

berlebihan terhadap pencapaian, sebab mereka meyakini bahwa hasil akhir merupakan bagian 

dari ketentuan Yang Maha Kuasa (Ismail, 2021). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 67  

Dampak positif ajaran tasawuf dalam pembentukan karakter manusia tercermin dari 

transformasi yang teramati baik pada level personal maupun sosial. Sebagai ilustrasi, proses 

penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) telah menunjukkan hasil signifikan dalam mengatasi 

kecenderungan destruktif seperti emosi tak terkendali dan sikap materialistik.11 Melalui 

pembiasaan praktik spiritual secara berkelanjutan, seseorang dapat menumbuhkan karakter 

positif seperti ketabahan, kerendahan hati, dan keikhlasan. Pada tataran komunitas, internalisasi 

prinsip-prinsip tasawuf berkontribusi pada terciptanya dinamika sosial yang kohesif dan minim 

gesekan. Akan tetapi, pencapaian ini memiliki prasyarat utama berupa pemahaman 

komprehensif terhadap esensi tasawuf. Misalnya, konsep tawakkal kerap dipahami secara keliru 

sebagai sikap fatalistik tanpa upaya, padahal esensinya justru menekankan sinergi antara ikhtiar 

optimal dan penerimaan atas ketetapan Ilahi. Dengan demikian, diperlukan sistem pendidikan 

spiritual yang terstruktur untuk memastikan implementasi ajaran tasawuf berjalan sesuai koridor 

filosofisnya (Prasetio, 2017). 

Bukti konkret implementasi tasawuf terlihat dari kisah hidup para pemuka Islam, salah 

satunya Imam Al-Ghazali. Setelah menghadapi pergolakan batin, beliau melakukan penyucian 

jiwa (tazkiyatun nafs) melalui praktik zikir, ritual ibadah, dan kontemplasi mendalam, yang 

akhirnya membentuknya menjadi cendekiawan berpengaruh yang memberikan sumbangsih 

besar bagi perkembangan keilmuan Islam.12 Pada masa kini, sejumlah kelompok masyarakat 

mengimplementasikan prinsip tasawuf sebagai fondasi pembentukan karakter. Misalnya, 

komunitas yang secara rutin menerapkan konsep muraqabah (kesadaran akan pengawasan Ilahi) 

mencatat peningkatan integritas dan sikap saling menghargai di antara anggota. Fenomena ini 

membuktikan bahwa internalisasi ajaran tasawuf mampu menciptakan transformasi positif baik 

dalam lingkup personal maupun kolektif (Hidayatullah & Fuad). 

Walaupun tasawuf menawarkan solusi yang sarat manfaat, implementasinya dihadapkan 

pada sejumlah kendala. Tantangan krusial adalah misinterpretasi terhadap prinsip-prinsip 

tasawuf yang kerap dianggap sebagai ritual esoteris dan tidak sesuai dengan konteks kekinian. 

Misalnya, tafakkur (perenungan mendalam) acap kali dipersepsikan sebagai kegiatan yang tidak 

menghasilkan output konkret, meskipun sejatinya ia merupakan metode perenungan diri untuk 

mengasah kesadaran holistik dan inovasi berpikir. Hambatan lain berasal dari minimnya sinergi 

institusi pendidikan formal dengan pendekatan tasawuf. Sistem kurikulum formal lebih 

menekankan pengembangan intelektual, sehingga dimensi spiritual kerap terpinggirkan. Di sisi 

lain, budaya kontemporer yang materialistik menciptakan resistensi terhadap internalisasi nilai-

nilai tasawuf dalam skala masif (Septrianto, 2024). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 68  

Ajaran tasawuf berpotensi disinergikan dengan metodologi kontemporer guna 

menangani degradasi moral secara lebih komprehensif. Misalnya, konsep muraqabah (kesadaran 

akan kehadiran Ilahi) dapat dipadukan dengan teknik mindfulness dalam psikologi modern 

untuk membantu seseorang mengendalikan tekanan psikologis sekaligus menumbuhkan 

sensitivitas etika. Di sisi lain, proses tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa) bisa dikolaborasikan 

dengan kurikulum pendidikan karakter guna membentuk generasi yang unggul secara intelektual 

dan berintegritas spiritual. Sinergi semacam ini membutuhkan strategi holistik, di mana prinsip 

tasawuf tidak dibatasi pada ranah ritual keagamaan, melainkan diadaptasi ke dalam praktik 

keseharian. Dengan demikian, tasawuf berpotensi menjadi elemen fundamental dalam 

membentuk peradaban manusia yang berkeadaban (Susanti, 2020). 

Takziatun Nafs 

Proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) melibatkan serangkaian tahap transformatif yang 

bertujuan memurnikan hati dan membangun karakter mulia. Pada fase awal, individu diajak 

untuk mengidentifikasi dan mengatasi karakter negatif yang melekat dalam diri, seperti iri hati, 

ego sentris, serta emosi yang tidak terkendali. Tahap ini menjadi fondasi kritis untuk membuka 

ruang bagi internalisasi nilai-nilai spiritual tasawuf. Selanjutnya, tahap kedua berfokus pada 

penumbuhan nilai-nilai luhur yang selaras dengan ajaran Islam, seperti ketabahan dalam 

menghadapi ujian, keikhlasan dalam beramal, kerendahan hati, serta kepedulian terhadap 

sesama. Proses ini diperkuat melalui pembiasaan ritual keagamaan seperti zikir, salat, dan amalan 

ibadah lainnya secara konsisten, yang diharapkan mampu mentransformasi perilaku individu 

menjadi lebih reflektif dan berintegritas (Mutholingah & Zain, 2021). 

Dampak tazkiyatun nafs tidak hanya terbatas pada level personal, tetapi juga berperan 

dalam merekonstruksi dinamika sosial. Ketika semakin banyak individu yang berkomitmen pada 

penyucian jiwa, sifat-sifat destruktif seperti permusuhan atau keserakahan akan berkurang, 

digantikan oleh sikap saling menghormati dan kolaborasi untuk kebaikan bersama. Sebagai 

ilustrasi, dalam unit keluarga, orang tua yang menjalankan prinsip ini cenderung mampu 

menerapkan pola asuh berbasis kesabaran dan kebijaksanaan, menciptakan lingkungan keluarga 

yang harmonis. Kondisi ini menjadi media pembelajaran efektif bagi anak untuk menyerap nilai-

nilai positif, yang pada gilirannya berkontribusi pada pembentukan generasi berakhlak kokoh. 

Muraqabah 

Konsep inti muraqabah dalam tasawuf berpusat pada kesadaran penuh akan pengawasan 

Ilahi dalam setiap aspek kehidupan. Dengan senantiasa menyadari bahwa Allah Maha 

Menyaksikan segala tindakan, seseorang secara alami mengembangkan pengendalian diri 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 69  

terhadap pikiran dan perilaku. Praktik ini berfungsi sebagai benteng spiritual untuk menghindari 

pelanggaran nilai agama—seperti penipuan, kecurangan, atau kezaliman—yang muncul dari rasa 

takut akan murka-Nya dan keinginan untuk meraih keridaan-Nya. Dalam konteks krisis moral, 

kesadaran ini menjadi kunci pembentuk kehati-hatian, sehingga individu mampu menahan diri 

dari tindakan yang bertentangan dengan norma etika. 

Muraqabah mendorong penyempurnaan diri melalui pengembangan ikhlas sebuah sikap 

beramal semata untuk Allah, tanpa terselip motif duniawi seperti pujian atau keuntungan materi. 

Keikhlasan ini menjadi pondasi karakter mulia yang mencegah kemunafikan, sebuah fenomena 

yang kerap muncul dalam dinamika masyarakat modern yang penuh kompetisi. Di sisi lain, 

praktik kontemplatif ini juga memperkuat relasi transendental antara hamba dan Pencipta. 

Ketenangan batin dan ketangguhan spiritual yang lahir dari relasi ini menjadi bekal untuk 

menghadapi kompleksitas hidup, sekaligus mengokohkan komitmen untuk tetap berada di jalan 

kebenaran (Nur, 2021). 

Tawakkal 

Mengintegrasikan konsep tawakkal dalam kehidupan sehari-hari mengajarkan seseorang 

untuk tidak terobsesi pada hasil akhir, tetapi berfokus pada ikhtiar yang tulus dan selaras dengan 

prinsip etis. Ajaran ini mendorong tindakan kebaikan yang dilandasi niat murni tanpa pamrih 

duniawi, karena keyakinan bahwa Allah akan menganugerahkan yang terbaik sesuai ketetapan-

Nya. Dalam konteks krisis moral, tawakkal menjadi tameng dari godaan menghalalkan segala 

cara, sebab individu menyadari bahwa hasil akhir mutlak berada di tangan-Nya. Bukan Cuma 

sebatas itu, tawakkal menekankan keseimbangan antara dedikasi maksimal dalam berusaha dan 

kepasrahan total kepada Allah. Di era modern yang mengagungkan pencapaian materi, konsep 

ini mengingatkan bahwa kerja keras harus diimbangi dengan doa dan ketergantungan pada 

kehendak Ilahi. Dengan kata lain, tawakkal bukanlah sikap pasif, melainkan sinergi antara usaha 

optimal dan penerimaan atas takdir (Wahyudi, 2020). Pendekatan ini mengurangi kecemasan 

berlebihan saat hasil tidak sesuai harapan, sekaligus mencegah keputusasaan (Naldi, 2023). 

Tantangan utama dalam mengamalkan tawakkal adalah kecenderungan manusia untuk 

terus mengontrol hasil dan mengandalkan kekuatan diri. Masyarakat modern yang kompetitif 

sering kali salah memaknai tawakkal sebagai sikap menyerah tanpa upaya, padahal esensinya 

justru terletak pada kolaborasi antara ikhtiar dan kepasrahan. Edukasi yang tepat tentang makna 

sejati tawakkal menjadi kunci agar nilai ini tidak terdistorsi oleh pemahaman sempit. Meski 

demikian, tawakkal membawa dampak signifikan dalam membentuk akhlak mulia. Dengan 

mengamalkannya, individu dilatih untuk menghadapi ujian hidup dengan ketabahan, sekaligus 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 70  

menghargai setiap hasil sebagai bagian dari rencana Allah. Kesadaran ini menumbuhkan rasa 

syukur dan ketenangan batin, karena meyakini bahwa segala ketentuan-Nya mengandung 

hikmah tersembunyi. 

KESIMPULAN 
Krisis akhlak dalam perspektif psikospiritual merupakan manifestasi dari 

ketidakseimbangan antara dimensi psikologis dan spiritual manusia, yang dipicu oleh dominasi 

nafsu negatif, tekanan modernisasi, serta keterasingan dari nilai-nilai ilahiah. Sebagaimana 

dijelaskan Al-Ghazali, keseimbangan antara roh, akal, nafsu, dan hati menjadi kunci terwujudnya 

akhlak mulia. Tasawuf menawarkan analisis mendalam dengan memandang krisis ini sebagai 

akibat dari disharmoni antara kebutuhan spiritual dan material, yang melahirkan sifat-sifat tercela 

seperti hasad, takabbur, dan syahwat. Krisis ini tidak hanya merusak hubungan manusia dengan 

Allah (hablun min Allah), tetapi juga mengganggu harmoni sosial (hablun min an-nas). Solusi 

yang ditawarkan tasawuf bersifat holistik, meliputi praktik penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), 

kesadaran akan pengawasan Ilahi (muraqabah), penyerahan diri setelah usaha maksimal 

(tawakkal), dan perenungan mendalam (tafakkur). Meski menghadapi tantangan seperti 

misinterpretasi konsep, budaya materialistis, dan minimnya dukungan institusi formal, nilai-nilai 

tasawuf tetap relevan di era modern. Integrasinya dengan pendekatan kontemporer—seperti 

pendidikan karakter berbasis spiritual—dapat memperkuat fondasi moral individu dan 

masyarakat. Dengan pemahaman yang tepat serta kolaborasi antar-lembaga, tasawuf berpotensi 

menjadi landasan etika universal yang tidak hanya memulihkan keseimbangan psikospiritual, 

tetapi juga menciptakan keharmonisan sosial. Pada akhirnya, internalisasi nilai tasawuf bukan 

sekadar upaya personal, melainkan gerakan kolektif untuk membangun peradaban yang berakar 

pada kebijaksanaan spiritual dan kemanusiaan yang beradab. 

Daftar Pustaka 
Abd Razak, M. A., & Abidin, Z. (2020). Psikospiritual Islam Menurut Perspektif maqasid Al syariah 

(satu sorotan awal) [Prosiding]. 
Ainul, D. (2017). Terapi Psikospiritual dalam Kajian Sufistik. Khazanah: Jurnal Studi Islam dan 

Humaniora, 14(2), 234. https://doi.org/10.18592/khazanah.v15i2.1157 
Alaudin, F. (2023). Peran Tarekat Alawiyyah dalam Menghadapi Krisis Spiritual di Kalangan 

Masyarakat Modern. Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin, 3(1), 1–20. 
https://doi.org/10.15575/jpiu.17583 

Amin, M. (2019). Tasawuf dan resolusi Moral: Studi Terhadap Implikasi Ajaran Tasawuf dalam 
Mengatasi Degradasi Moral. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena 
Agama, 20(1), 53–68. https://doi.org/10.19109/jia.v20i1.3599 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 71  

Bakar, A. (2024). Mengatasi Krisi Mental Spiritual Melalui Pendekatan tasawuf di Dalam Dunia 
Pendidikan. Dahzain Nur : Jurnal Pendidikan, Keislaman dan Kemasyarakatan, 12(2), 1–14. 
https://doi.org/10.69834/dn.v12i2.87 

Bakri, S., Wahyudi, M. A., & Andriyani, I. N. (2025). Sufism and mental health: A phenomenological 
exploration of the experiences of followers of sufi quantum therapy in Indonesia. Multidisciplinary 
Reviews, 8(7), 2025219. https://doi.org/10.31893/multirev.2025219 

Dasta, I., Komariah, M., & Widianti, E. (2021). Gambaran Akses Cyber Pornography pada 
Remaja. Jurnal Keperawatan Jiwa, 9(2), 251. https://doi.org/10.26714/jkj.9.2.2021.251-
262 

Erica Rahmasari, L. D. (2022). Dampak Moderasi pada Kehidupan Beragama Krisis Akhlak 
Remaja di Era Modern. Realita : Jurnal Penelitian dan Kebudayaan Islam, 20(2), 173–184. 
https://doi.org/10.30762/realita.v20i2.131 

Gufron, U., & A. Hambali, R. Y. (2022). Manusia, Alam dan Tuhan dalam Ekosufisme Al-
Ghazali. Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam, 7(1), 86–103. 
https://doi.org/10.15575/jaqfi.v7i1.16275 

Hidayatullah, S., & Fuad, A. F. N. (t.t.). Konsep Tazkiyatun Nafs menurut Tafsir Al Misbah Karya 
Quraish Shihab. 

Ikhsanuddin, A. (2024, 9). Komisioner KPAI Soroti Maraknya Orang Tua Bunuh Anak: Darurat 
Filisida. Detiknews, 1–2. 

Ismail, Y. (2021). Ringkasan Ihya Ulumuddin. 
Mazlan, N. M., & Burhan, N. M. (2024). Analisa Kajian Psikospiritual Islam di Malaysia: Sorotan 

Kajian Sistematik (SLR). Gading Journal for Social Sciences, 27. 
https://doi.org/10.24191/gading.v27i0.444 

Miftakhul Jannah, Fikriyatul Munawwaroh, Zuyyina Fuadah, Muhammad Fikri, & Abdun Nasir. 
(2024). Upaya Implementasi Nilai-Nilai Pancasila Dalam Membangun Profil Pelajar 
Pancasila Di SMA Pada Era 5.0. PACIVIC: Jurnal Pendidikan Pancasila dan 
Kewarganegaraan, 4(1), 10–20. https://doi.org/10.36456/p.v4i1.8440 

Muhammad Argha Edhel Nanda Pratama. (2023). Degradasi Akhlak Remaja Di Era 5.0 Dalam 
Perspektif Islam Modern. Nathiqiyyah, 6(1), 11–18. 
https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v6i1.691 

Mutholingah, S., & Zain, B. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Takziatun Nafs) dan Implikasinya 
bagi Pendidikan agama Islam. journal TA’LIMUNA, 10(1), 69–83. 
https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662 

Naldi, A. (2023). Konsep Tawakal dalam Kajian Akhlak tasawuf Berdasarkan Dalil pada 
Alquran. Atthiflah: Journal of Early Childhood Islamic Education, 10(2), 1–10. 

Nur, F. M. (2021). Muraqabah dalam Perspektif Tarekat Naqsyabandiyah Al-Khalidiyah Al-
Kurdiyah. Jurnal Pemikiran Islam, 1(1), 16. https://doi.org/10.22373/jpi.v1i1.10353 

Prasetio, J. E. (2017). Takziatun Nafs: Teoritis Konsep Akuntabilitas. Jurnal Analisa Akuntansi 
dan Perpajakan, 1(1). https://doi.org/10.25139/jaap.v1i1.108 

Qurun, K. A. (2022). Analisis Kritis Pendidikan Akhlak Bagi Peserta Didik (Bangun Rancang 
Pemikiran Hamka). Al Wildan: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 87–98. 
https://doi.org/10.57146/alwildan.v1i2.685 

Rahman, A., Yochanan, & Samanlangi, A. I. (2024). Metode penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan 
R@D (1 ed.). CV Saba Jaya Publisher. https://sabajayapress.co.id/ 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Sirajuddin & Sabilillah 
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa Tasawuf 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 72  

Salleh, S., Wazir, R., Abd Rahman, K. A., Sudi, S., Awang, A. H., & Kamarulzaman, A. I. (2022). 
Managing Mental Health Problem Through Psycho spiritual Approach. International 
Journal of Education, Psychology and Counseling, 7(47), 601–615. 
https://doi.org/10.35631/IJEPC.747047 

Saputra, A., & Lubis, A. (2025). Transformasi Pendidikan Islam Berbasis Kesehatan Mental 
Holistik. Ar-Raudah: Jurnal Pendidikan dan Keagamaan, 1(4), 78–93. : 
https://ojs.staira.ac.id/index.php/raudah 

Saputra, R., Dalimunthe, R. P., & Mulyana, M. (2021). Menyeimbangkan Ritualitas dan 
Partisipasi Sosial: Konsep Tasawuf Sosial Amin Syukur. NALAR: Jurnal Peradaban dan 
Pemikiran Islam, 5(1), 14–30. https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2788 

Septrianto, W., & ‘Alat Taqwa, U. (2024). Tafakur Menurut Imam Al-Ghozali dan Implikasinya 
Terhadap Terapi Psikospiritual Mahasantri Santri Universitas Darussalam Gontor. 
Educatia : Jurnal Pendidikan dan Agama Islam, 14(1), 59–75. 
https://doi.org/10.69879/p58dk037 

Somad, K. M. (2020). Psikologi Sosial dan Quarter-Life Crisis: Perspektif Psikologi Islam dan 
Solusinya. Jurnal Psikologi Islam, 7(1), 17–22. https://doi.org/10.47399/jpi.v7i1.94 

Susanti, D. (2020). Guiding Noble Morals Based On Ayyuhal Waladul Muhibbah by Al Ghazali 
With the Takziatun Nafs Aprooach. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan 
Islam, 1–16. https://doi.org/10.30868/im.v3i02.726 

Taruh, S. S., Mongkau, T. A. K., Lahose, G. H., & Maniwu, D. (2025). Konseling pastoral 
Sebagai Penopang spiritualitas di Tengah Krisis Rohani. Jurnal Pastoral Konseling dan 
Budaya, 1(1), 1–21. 
https://journal.gknpublisher.net/index.php/maleosan/article/view/113 

Ubabuddin, U. (2020). Peran tasawuf dan Pendidikan Islam terhadap Akhlak Masyarakat 
Modern. Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora, 4(1), 108–
120. https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v4i1.146 

Wahyudi, M., Taufik, T., & Purwandari, E. (2020). Psychological Well-Being Sufism Practitioners as A 
Sufistic Counceling. KONSELING RELIGI Jurnal Bimbingan Konseling Islam, 11(1), 145-158. 
doi:http://dx.doi.org/10.21043/kr.v11i1.6734 

Wahyuni, E. N., & Bariyyah, K. (2019). Apakah spiritualitas berkontribusi terhadap kesehatan 
mental mahasiswa. Jurnal EDUCATIO: Jurnal Pendidikan Indonesia, 5(1), 46. 
https://doi.org/10.29210/120192334 

Wandira, A., Saleh, M., & Fuadi, A. (2023). Konsep Tazkiyat Al-Nafs Al-Ghazali Sebagai 
Metode Dalam Pendidikan Akhlak. Khazanah : Journal of Islamic Studies, 2(2), 39–52. 
https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home 

Yatayukti, A. N., Putri, S. A., & Mufidah, N. (2024). Krisis Akhlak dan Sosial pada Manuisa 
Modern Saat Masa Remaja dalam Perspketif Pendidikan Agama Islam. JURNAL AL-
QAYYIMAH, 7(1), 1–14. https://doi.org/10.30863/aqym.v7i1.5867 

 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

