£ ¢ ‘ %.\o) SUHU: Journal of Sufism and Humanities
i 7
% * j Volume 01, Nomor 01, 2025: 58-72
@\g \@f https://journal.yasinta.otg/index.php/suhu

Menggali Krisis Psikospiritual dan Akhlak Manusia melalui Lensa

Tasawuf

Ahmad Sholihin Sirojuddin
UIN Sunan Ampel Surabaya

Ahmad Kowim Sabilillah
UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung

*Corresponding authot’s email: Ahmadsalsa75@gmail.com

Abstrak
Krisis psikospiritual memiliki relevansi penting dalam memahami degradasi moral di masyarakat modern.

Studi ini menyinergikan pendekatan psikospiritual dan kerangka tasawuf untuk menganalisis akar
masalah, dampak, dan solusi atas krisis akhlak. Melalui studi literatur kualitatif dan analisis hermeneutis
terthadap pemikiran Al-Ghazali, penelitian ini mengungkap keterkaitan antara dinamika psikologis,
spiritualitas, dan pembentukan moral. Ditemukan bahwa krisis akhlak bersumber dari disharmoni antara
qalb (hati), ‘aql (akal), nafs (nafsu), dan ruh (spirit), yang diperparah oleh modernisasi, tekanan sosial, dan
dominasi sifat madzmumah seperti hasad, takabur, dan syahwat. Dalam perspektif tasawuf,
ketidakseimbangan ini merusak relasi vertikal dengan Tuhan (hablun min Allab) dan relasi sosial (bablun
min al-nas). Sebagai solusi, tasawuf menawarkan pendekatan tazkiyatun nafs, muraqabah, tawakkal, dan
tafakkur untuk merehabilitasi kondisi batin individu dan memulihkan integritas moral. Praktik ini tidak
hanya berdampak pada kesalehan pribadi, tetapi juga mendorong terbentuknya kohesi sosial yang lebih
sehat dan harmonis.

Kata kunci: Krisis Akhlak, Psikospiritual, Tasawuf, Moralitas

Abstract

The psychosocial crisis holds significant relevance in understanding the moral decline in modern society. This study integrates
a psychospiritual approach with the Sufi framework to analyze the root causes, implications, and potential resolutions of
the moral crisis. Employing a qualitative literature-based method and hermeneutical analysis of al-Ghazali’s thought, the
research explores the interrelation between psychological dynamics, spirituality, and moral formation. The findings indicate
that the moral crisis stewms from a disharmony among the elements of qalb (heart), ‘agl (intellect), nafs (desire), and rih

(spirit), exacerbated by modernization, social pressures, and the dominance of madbmimah traits such as envy (hasad),

arrogance (takabbur), and unchecked desire (shabwah). From a Sufi perspective, this imbalance disrupts both the vertical
relationship with God (hablun min Allah) and the horizontal relationship with fellow human beings (hablun min al-nas).

As a comprebensive remedy, Sufism proposes practices such as tazkiyat al-nafs (purification of the soul), muragabah
(spiritual vigilance), tawakkul (trust in God), and tafakkur (contemplation), which aim to rebabilitate the individual’s
inner integrity while simultaneously fostering social cobesion.

Keywords: Moral Crisis, Psychospiritual, Sufism, Morality.

PENDAHULUAN
Krisis psikospiritual manusia (psychospiritual human crisis) merujuk pada kondisi
disfungsi multidimensi yang meliputi gangguan pada ranah kejiwaan dan kerohanian individu.

Fenomena ini umumnya bersumber dari ketidakselarasan antara tuntutan kesehatan mental dan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01, Nomor 01, 2025: 58-72 | 58


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:Ahmadsalsa75@gmail.com

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

pemenuhan spiritual dalam dinamika kehidupan kontemporer. Perkembangan masyarakat
modern yang ditandai percepatan perubahan sosial-budaya kerap memicu disorientasi
cksistensial, di mana banyak individu kehilangan basis nilai (value foundation) dalam
menafsirkan tujuan hidup, sehingga memunculkan dehumanisasi psikospiritual (Taruh dkk.,
2025). Aspek psikospiritual secara konseptual merepresentasikan triadika kesejahteraan holistik
yang meliputi stabilitas emosional, kesehatan kognitif-spiritual, dan kesadaran transendental.
Sinergi antarunsur ini menjadi prasyarat fundamental bagi terciptanya harmoni kehidupan.
Namun, realitas sosiologis menunjukkan bahwa tekanan struktural baik bersifat ekonomis
maupun kultural telah memicu distorsi psikoemosional berupa kecemasan kronis, alienasi
spiritual, dan anomi makna hidup (Mazlan & Burhan, 2024). Kondisi disproposi ini menciptakan
krisis psikospiritual komprehensif yang menggerus dimensi kemanusiaan.

Sekitar tahun lalu yaitu 2024 di Indonesia mengalami fenomena dekadensi moral. Lebih
tepatnya lonjakan kasus kekerasan yang menunjukkan merosotnya nilai-nilai kemanusiaan dan
agama dalam masyarakat. Salah satu kejadian yang menghebohkan adalah maraknya
pembunuhan dalam keluarga, seperti anak membunuh orang tua atau sebaliknya. Menurut
catatan Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI), kasus semacam ini meningkat 25% dari
tahun sebelumnya. Contoh nyatanya terjadi di Jawa Timur, di mana seorang anak nekat
membunuh kedua orang tuanya karena masalah keluarga. Kejadian-kejadian tragis ini
membuktikan bahwa ikatan keluarga semakin rapuh, yang kemudian memicu berbagai masalah
sosial dan kerusakan akhlak (Ikhsanuddin, 2024).

Berdasarkan data Kementerian Agama Indonesia, kemudahan akses terhadap konten
negatif di internet turut memperparah krisis akhlak di kalangan generasi muda. Temuan ini
diperkuat oleh penelitian Kementerian Kesehatan RI yang dipublikasikan melalui karya Gustina,
mengungkapkan bahwa 94% remaja (91,3% laki-laki dan 96,3% perempuan) pada jenjang SMP
dan SMA telah terpapar konten pornografi kategori ringan. Analisis lebih detail menunjukkan
bahwa media daring menjadi saluran utama paparan tersebut (75%), sementara media luring
berkontribusi 25%. Studi yang menggunakan sampel pelajar sekolah menengah ini
mengkonfirmasi keterkaitan antara paparan konten pornografi dengan fenomena degradasi
moral remaja. Temuan ini menegaskan bahwa penggunaan teknologi tanpa pengawasan yang
memadai berpotensi menjadi faktor signifikan dalam memperburuk krisis karakter generasi
muda (Dasta dkk., 2021).

Masalah krisis kejiwaan-spiritual tidak sekadar memengaruhi kondisi personal seseorang,
melainkan juga berpotensi menciptakan efek domino pada tatanan sosial. Individu yang

mengalami gangguan psikis-spiritual umumnya menunjukkan kecenderungan mengisolasi diri

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 59


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

dari lingkungan sosial dan kehilangan motivasi untuk berpartisipasi dalam kehidupan
bermasyarakat. Dampak kolektifnya dapat terlihat melalui merosotnya kualitas interaksi sosial
dan melemahnya ikatan solidaritas antarwarga. Lebih lanjut, kondisi ini seringkali memicu
munculnya pola perilaku destruktif yang membahayakan diri sendiri maupun lingkungan sekitar,
seperti kecanduan narkotika, tindak kekerasan, atau pelanggaran norma etika. Studi
menunjukkan bahwa ketiadaan pemahaman akan tujuan hidup menjadi pemicu utama pencarian
kepuasan instan melalui aktivitas-aktivitas berisiko. Situasi ini turut memperburuk lingkaran
krisis nilai yang terjadi pada tingkat individu maupun komunitas. Untuk mengatasinya,
diperlukan strategi intervensi yang menggabungkan analisis psikologis dengan pendekatan nilai-
nilai spiritual, memungkinkan penanganan yang menyentuh aspek kognitif, emosional, dan
moral secara simultan (Wahyuni & Bariyyah, 2019).

Derasnya arus globalisasi, banyak remaja dan generasi muda yang mulai menjauh dari
nilai-nilai agama dan moral yang seharusnya menjadi pedoman hidup. Fenomena ini terlihat dari
semakin maraknya perilaku yang menyimpang, seperti ketidakadilan, pelanggaran hak asasi
manusia, serta menurunnya rasa tanggung jawab dan etika dalam kehidupan sehari-hari. Faktor-
faktor seperti lingkungan pergaulan, pengaruh media elektronik, serta lemahnya pemahaman
dan penghayatan terhadap nilai-nilai luhur bangsa turut memperparah kondisi ini. Akibatnya,
krisis akhlak tidak hanya berdampak pada individu, tetapi juga menimbulkan masalah sosial yang
lebih luas di masyarakat (Miftakhul Jannah dkk., 2024).

Selain krisis akhlak, manusia modern juga menghadapi krisis spiritual yang ditandai
dengan kegelisahan, kekosongan makna hidup, dan keterasingan dari Tuhan. Modernisme yang
menekankan rasionalitas dan materialisme seringkali mengabaikan dimensi spiritual, sehingga
manusia kehilangan keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi. Kekeringan spiritual
ini memicu berbagai masalah psikologis seperti stres, kecemasan, dan depresi, serta
berkontribusi pada munculnya krisis sosial yang lebih besar (Alaudin, 2023). Akar dari krisis ini
adalah terabaikannya pendidikan karakter dan spiritualitas dalam kehidupan sehari-hari.
Pendidikan yang hanya berfokus pada aspek intelektual tanpa mengintegrasikan nilai-nilai moral
dan spiritual menyebabkan manusia modern kehilangan pegangan hidup yang sejati. Solusi
untuk mengatasi krisis ini, diperlukan upaya revitalisasi nilai-nilai agama dan spiritualitas, baik
melalui pendidikan formal maupun nonformal. Pendekatan sufisme (tasawuf) misalnya,
menawarkan solusi dengan menanamkan nilai-nilai kerohanian, akhlak mulia, keseimbangan,
dan kedekatan kepada Tuhan (Bakri, 2025). Selain itu, implementasi nilai-nilai Pancasila dan
penguatan religiusitas di kalangan generasi muda juga menjadi langkah penting dalam

membangun karakter bangsa yang berakhlak dan spiritual (Ubabuddin, 2020).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 60


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

Studi mengenai krisis kemanusiaan psiko-spiritual memiliki urgensi tinggi dalam
menjawab tantangan dekadensi moral yang semakin mengglobal. Melalui sintesis antara
pendekatan kejiwaan-spiritual dan konsep tasawuf, riset ini bertujuan mengungkap akar masalah
serta dampak multidimensi dari kerusakan etika masyarakat, sekaligus merumuskan solusi
berbasis kearifan holistik. Integrasi perspektif transdisipliner ini diharapkan mampu
menawarkan paradigma segar dalam analisis krisis akhlak kontemporer. Keterkaitan erat antara
kerusakan moral dan krisis spiritual terlihat dalam pola saling pengaruh yang kompleks. Di satu
sisi, ketiadaan kesadaran spiritual kerap mengikis prinsip moral individu, sementara di sisi lain,
degradast nilai kolektif memperparah disorientasi makna hidup. Fenomena simbiosis negatif ini
menegaskan perlunya kajian komprehensif untuk memetakan dinamika hubungan sebab-akibat
antara kedua aspek tersebut.

Fokus pertama penelitian ini adalah melakukan identifikasi mendalam terhadap faktor-
faktor yang menjadi pemicu timbulnya krisis moral dan spiritual, baik yang bersumber dari
dinamika internal individu maupun pengaruh eksternal lingkungan sosial-budaya. Penelusuran
akar masalah ini tidak hanya terbatas pada aspek permukaan seperti pengaruh teknologi atau
perubahan nilai masyarakat, tetapi juga menyelidiki bagaimana disfungsi relasi antara kesadaran
spiritual dan pembentukan karakter moral berkontribusi pada degradasi akhlak. Selanjutnya,
penelitian ini berupaya merancang model intervensi yang mengintegrasikan prinsip
psikospiritual dengan kearifan tasawuf, dengan tujuan menciptakan pendekatan transformatif
yang mampu menyentuh dimensi kognitif, emosional, dan transendental secara simultan. Model
ini diharapkan dapat menjadi kerangka kerja yang aplikatif, baik untuk rehabilitasi individu yang
mengalami krisis maupun penguatan ketahanan moral masyarakat melalui program pendidikan
dan sosialisasi berbasis nilai-nilai universal.

Penelitian yang dilakukan oleh Abu bakar dengan judul mengatasi krisis mental dan
spiritual, menyatakan bahwa krisis akhlak dan spiritual di era modern merupakan tantangan
serius yang harus dihadapi bersama. Hanya dengan memperkuat pendidikan karakter dan
spiritualitas, serta menanamkan kembali nilai-nilai luhur agama dan budaya, masyarakat modern
dapat menemukan kembali makna hidup yang sejati dan membangun peradaban yang
bermartabat (Bakar, 2024). Penelitian mengenai Quarter-Life Crisis yang dikaji Abd. Somad
mengungkapkan bahwa ekspektasi bukanlah sesuatu yang bisa dianggap sepele, apabila dikelola
dengan bijak, ia dapat menjadi sumber kekuatan yang luar biasa. Namun, bila ekspektasi itu
menyimpang atau tidak realistis, kita justru bisa terjebak dan menjadi korban dari harapan yang
kita bangun sendiri. Masa seperempat abad dalam kehidupan mungkin terasa berat bagi sebagian

orang, namun bagi mereka yang terus berusaha, berpikir positif, dan berserah kepada Allah, fase

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 61


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

ini bisa menjadi peluang untuk bertumbuh secara pribadi dan mempererat hubungan spiritual
dengan-Nya (Somad, 2020). Penelitian lain mengungkapkan, pendidikan akhlak memegang
peranan yang sangat penting dalam menciptakan kesejahteraan hidup, baik di dunia maupun di
akhirat. Berbagai persoalan yang muncul dalam kehidupan individu, keluarga, maupun
masyarakat saat ini banyak disebabkan oleh minimnya pemahaman dan pengamalan akhlak oleh
manusia (Qurun, 2022).

Meskipun sudah banyak kajian yang menegaskan pentingnya pendidikan akhlak dalam
menunjang kesejahteraan hidup di dunia dan akhirat, masih terdapat kekurangan dalam
penelitian terkait implementasi praktis pendidikan akhlak di berbagai tingkatan kehidupan,
khususnya dalam konteks modern yang penuh dinamika sosial dan teknologi. Sebagian besar
penelitian lebih banyak menyoroti aspek teoritis dan nilai-nilai moral secara umum, tanpa
memberikan gambaran yang mendalam tentang bagaimana pendidikan akhlak dapat
diintegrasikan secara efektif dalam keluarga, sekolah, dan masyarakat yang terus berkembang.
Selain itu, banyak studi yang belum mengkaji secara komprehensif faktor-faktor penyebab
rendahnya akhlak di kalangan generasi muda, serta solusi konkret yang dapat diterapkan untuk
mengatasi masalah tersebut dalam konteks perubahan sosial dan budaya yang cepat. Berdasarkan
beberapa karya ilmiah sebelumnya, perbedaan utama penelitian ini dibandingkan dengan
penelitian terdahulu terletak pada fokusnya yang menelaah krisis akhlak sebagai inti dari krisis

kemanusiaan, dengan pendekatan yang menggunakan perspektif tasawuf sebagai lensa analisis.

METODE

Kerangka metodologis dalam suatu riset merupakan tahapan eksplorasi yang terstruktur,
sistematis, dan dilakukan secara cermat guna memahami suatu fenomena secara menyeluruh.
Pendekatan ini mengikuti prinsip-prinsip keilmuan melalui proses pengumpulan data,
pengolahan informasi, analisis kritis, serta penyusunan simpulan yang objektif dan dapat
dipertanggungjawabkan (Rahman dkk., 2024). Tujuan dari penerapan metodologi ini adalah
menghasilkan temuan yang valid, baik untuk menyelesaikan persoalan-persoalan aktual maupun
untuk memperkaya khazanah teori ilmiah. Selain itu, metodologi yang tepat juga dapat
memberikan kontribusi praktis yang signifikan dalam meningkatkan kualitas kehidupan
manusia. Dalam penelitian ini, pendekatan yang digunakan adalah studi kepustakaan. Metode
ini merupakan salah satu pendekatan ilmiah yang memanfaatkan sumber-sumber tertulis sebagai
objek kajian utama. Peneliti akan menelaah dan mengkaji berbagai literatur yang relevan dengan
topik, baik yang memiliki keterkaitan langsung, kesinambungan konsep, maupun perbedaan

perspektif. Pendekatan ini dipilih karena mampu menghadirkan pemahaman yang mendalam

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 62


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

dan kontekstual terhadap isu yang diteliti, sekaligus menyediakan fondasi teoritis yang kuat
untuk mendukung argumentasi dalam penelitian ini. Dengan demikian, studi kepustakaan
menjadi instrumen penting dalam merumuskan kerangka konseptual penelitian secara

komprehensif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Degradasi Akhlak dalam Konteks Masyarakat Modern

Kemajuan teknologi, meski memberikan kemudahan akses informasi, turut memicu
krisis moral akibat penyalahgunaan media digital. Remaja rentan terjerumus dalam perilaku
seperti kecanduan gawai, penyebaran konten negatif di platform sosial, dan minimnya interaksi
langsung dengan keluarga atau lingkungan. Tantangan utama yang diidentifikasi adalah
lemahnya filter moral dalam menghadapi paparan konten destruktif, seperti kekerasan dan
pornografi, yang mudah diakses melalui perangkat teknologi (Muhammad Argha Edhel Nanda
Pratama, 2023). Pendidikan tidak hanya difokuskan pada ranah formal di sekolah, tetapi juga
melibatkan peran aktif orang tua dalam membangun fondasi spiritual di rumah. Konsep tarbiyah
(pendidikan holistik) diajukan sebagai kerangka untuk menyeimbangkan kecerdasan intelektual
dengan pembentukan nilai-nilai etika dan ketakwaan. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, yang mengonfirmasi
bahwa degradasi moral remaja erat kaitannya dengan ketiadaan pendampingan agama yang
memadai dalam menyikapi dinamika era digital.

Sebagai solusi, penelitian ini merekomendasikan pendekatan kolaboratif antara keluarga,
sekolah, dan komunitas berbasis nilai agama. Dalam perspektif Islam, penanaman konsep iffah
(menjaga kesucian dir) dan penguatan pemahaman etika seksual diajukan sebagai strategi
preventif. Sekolah diharapkan mengintegrasikan kurikulum pendidikan karakter yang
menekankan bahaya pornografi, sementara orang tua perlu meningkatkan pengawasan dan
dialog terbuka tentang nilai-nilai spiritual. Temuan kualitatif dalam studi ini menunjukkan bahwa
remaja dengan literasi moral-religius yang kuat cenderung lebih resisten terhadap godaan konten
negatif di dunia maya. Dengan demikian, sinergi antara penguatan akidah, pendampingan
keluarga, dan edukasi kritis terhadap teknologi menjadi kunci dalam melindungi generasi muda
dari degradasi akhlak (Yatayukti dkk., 2024).

Studi ini mengidentifikasi bahwa moderasi berfungsi sebagai tameng dari dua risiko:
radikalisme agama dan abai terhadap norma spiritual. Melalui pendekatan ini, generasi muda
diajak untuk merespons dinamika global—yang acap bertentangan dengan nilai lokal—tanpa

kehilangan identitas kultural dan moral. Peran aktif pendidik, keluarga, serta tokoh masyarakat

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 63


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

dinilai esensial dalam menciptakan ekosistem pembelajaran agama yang adaptif namun tetap
berakar pada kearifan tradisi. Temuan penelitian memperkuat bahwa pendidikan agama berbasis
keseimbangan (sejalan dengan konsep wasathiyyah dalam Islam) tidak hanya mengurangi risiko
perilaku ekstrem, tetapi juga membentuk ketahanan mental remaja dalam menghadapi tekanan
zaman (Rahmasari, 2022). Perspektif teori akhlak, moderasi beragama selaras dengan prinsip
Islam yang menekankan harmoni antara kesalehan individu dan tanggung jawab sosial.
Implementasinya dalam kurikulum pendidikan diharapkan dapat membentuk generasi yang
tidak hanya kritis secara intelektual, tetapi juga berkarakter kuat dalam memfilter pengaruh
negatif era modern.

Konsep Krisis Moral Pada bidang Psikospiritual

Perpaduan dua disiplin ilmu psikologi dan spiritualitas melahirkan istilah Psikospiritual
sebagai kerangka konseptual baru. Terminologi ini menguraikan hubungan sinergis antara aspek
kejiwaan dan pengalaman transendental, di mana dinamika psikis membentuk persepsi spiritual,
sementara kesadaran metafisik memengaruhi stabilitas mental individu. Secara etimologis, kata
"psiko" merujuk pada ranah mental (Yunani: psyche), sedangkan "spiritual" berakar pada istilah
Latin spiritus yang bermakna napas kehidupan atau energi vital. Filsafat ini mengasosiasikan
proses respirasi dengan konsep hidup (vital force), di mana spiritualitas dipahami sebagai
pencarian esensi diri melampaui batasan material (Ainul, 2017).

Seseorang yang memiliki kecenderungan spiritual cenderung memprioritaskan
pengembangan diri melalui refleksi batin dan penguatan kesadaran eksistensial, bukan sekadar
pemenuhan kebutuhan jasmani. Orientasi ini menjadikan spiritualitas sebagai kompas dalam
pencarian makna hidup, yang tercapai melalui pencerahan diri dan penguatan resonansi antara
nilai intrinsik dengan tujuan hidup (Salleh dkk., 2022). Lebih jauh, dimensi spiritual diakui
sebagai elemen integral dalam kesejahteraan holistik manusia, di mana psikospiritual berperan
mengkaji dialektika antara kesehatan mental dan kematangan rohani dalam membentuk manusia
utuh (whole person).

Banner mengemukakan bahwa konsep psiko-spiritual mencakupi dimensi internal
manusia seperti jiwa (ruh), rasionalitas (‘aql), dan dorongan emosional (nafs), yang bersama-
sama membentuk konstruksi kepribadian. Pandangan ini selaras dengan perspektif intelektual
Muslim klasik semisal Al-Ghazali, Al-Makki, dan Sa‘td Hawwa. Dalam khazanah pemikiran Al-
Ghazali, struktur psiko-spiritual Islam dibangun atas empat pilar metafisik: (1) ruh sebagai
entitas transendental yang memerlukan pemurnian berkelanjutan untuk mencapai harmoni
batin; (2) ‘aql sebagai karunia Ilahi yang berfungsi sebagai instrumen kognitif dalam memahami

realitas, berkomunikasi, dan menjalankan tanggung jawab sosial; (3) nafs dengan dualitas

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 64


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

potensinya antara impuls destruktif (amarah) dan hasrat biologis (syahwat); serta (4) qalb (hati)
sebagai pusat kesadaran spiritual (Razak & Abidin, 2020).

Al-Makki, Al-Muhasibi, dan Hawwa menekankan urgensi kesehatan qalb sebagai fondasi
keseimbangan spiritual. Mereka memandang psiko-spiritual Islam sebagai sintesis antara ilmu
kejiwaan berbasis wahyu dan disiplin tasawuf. Sejalan dengan ini, Manaf mendefinisikan
psikologi Islam sebagai studi yang mengkaji dinamika jiwa melalui lensa syariat, sementara Al-
Kurdi menitikberatkan tasawuf pada proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dari sifat-sifat
rendah menuju akhlak mulia (Saputra & Lubis, 2025). Dengan demikian, psiko-spiritual dalam
konteks Islam lebih merupakan aktualisasi modern dari konsep tasawuf ketimbang adaptasi
konsep psikologi Barat ke dalam kerangka Islam.

Pemikir Muslim seperti Al-Ghazali merancang kerangka penyelesaian krisis moral
melalui pendekatan integratif yang menyinergikan dimensi lahiriah dan batiniah. Metode
intervensinya meliputi serangkaian praktik transformatif seperti kontemplasi (muraqabah), ritual
pengingat Ilahi (dzikir), pemurnian diri (tazkiyatun nafs), serta pengabdian transendental. Inti
dari pendekatan ini adalah menciptakan harmoni antarunsur metafisik manusia jiwa, rasio,
emosi, dan kalbu sebagai fondasi pembentukan karakter luhur. Al-Kurdi menegaskan bahwa
disiplin tasawuf menjadi poros utama dalam metodologi ini, khususnya melalui teknik penyucian
jiwa dan internalisasi sifat-sifat mulia yang relevan untuk mengatasi distorsi moral akibat
ketidakstabilan mental dan disfungsi sosial (wandira dkk., 2023).

Dampak dekadensi moral tidak terbatas pada tingkat personal, melainkan berpotensi
melahirkan krisis kemanusiaan struktural. Erosi nilai etika pada individu dapat memicu
disintegrasi relasi sosial, memperburuk polarisasi masyarakat. Dalam konteks ini, terapi berbasis
psiko-spiritual Islam menawarkan solusi triadik: (1) rekoneksi vertikal dengan Sang Pencipta, (2)
rekonsiliasi horizontal antarmanusia, dan (3) restorasi kesadaran diri melalui prinsip ketauhidan
(Gufron & A. Hambali, 2022). Perspektif sarjana seperti Al-Ghazali, Al-Kurdi, dan Ziauddin
Sardar mengidentifikasi krisis moral-spiritual sebagai manifestasi dari dominasi nafsu rendah
yang mengganggu eckosistem batin. Solusi efektifnya terletak pada strategi holistik yang
mengintegrasikan, Proses katarsis jiwa melalui refleksi kritis, Internalisasi nilai transendental
dalam kehidupan sehari-hari, Pendekatan terapeutik multidimensi (fisik-intelektual-emosional-
spiritual). Melalui sinergi elemen-elemen ini, penguatan akhlak mulia tidak hanya menjadi obat

bagi krisis individu, tetapi juga katalisator pemulihan tatanan sosial yang lebih manusiawi.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 65


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

Tasawuf dalam Menganggulangi Krisis Akhlak

Perspektif tasawuf mengidentifikasi krisis moral sebagai hasil dari ketidakharmonisan
antara pemenuhan kebutuhan rohani dan material manusia. Dalam hal ini, tasawuf tidak sekadar
menitikberatkan pada relasi transendental antara manusia dengan Sang Pencipta, melainkan juga
menyerukan pentingnya tanggung jawab etis-sosial dalam mewujudkan kebaikan yang luas
termasuk kepada sesama manusia. Krisis dalam konteks psikopspiritual, menurut tasawuf, kerap
bersumber pada dominasi nafsu rendah yang mengaburkan kesadaran spiritual serta mengikis
nilai-nilai luhur kemanusiaan. Akibat dominasi karakter negatif ini, hati manusia menjadi
terkotori dan jiwa kehilangan kekuatan untuk menjalankan peran idealnya sebagai khalifah di
muka bumi (Amin, 2019).

Dalam Ihya Ulnm al-Din, Imam al-Ghazali menyebutkan berbagai penyakit batin seperti
hasad (iti), takabbur (sombong), dan syabwat (hawa nafsu) sebagai akar masalah dekadensi moral.
Menurutnya, jalan keluar dari krisis ini terletak pada praktik zazkiyah an-nafs (pembersihan jiwa)
yang meliputi upaya mengenali potensi diri, memperbanyak taubat, serta memperkuat ikatan
spiritual dengan Allah. Sementara itu, pemikir tasawuf kontemporer, M. Amin Syukur, dalam
analisisnya merinci tujuh karakter negatif yang dianggap pemicu krisis akhlak dalam perspektif
tasawuf, yakni: hasad (iri hati), al-hirshu (keserakahan), al-takabbur (kesombongan), al-ghadhab
(amarah), riya’ atau sum’'ab (sikap pamer dan ambisi popularitas), ‘wub (kebanggaan berlebihan),
serta syirik (menduakan Allah). Amin Syukur menegaskan urgensi kesadaran akan dampak
destruktif sifat-sifat tersebut dan upaya penghapusannya melalui refleksi mendalam dan
ketundukan total kepada kehendak Ilahi (Saputra dkk., 2021).

Ajaran tasawuf menawarkan pendekatan yang kontekstual bagi beragam strata sosial.
Misalnya, dalam lingkup keluarga, prinsip muraqabah—kesadaran akan merasakan pengawasan
Ilahi—dapat dijadikan pondasi untuk menginternalisasi nilai-nilai positif pada anak sejak usia
dini. Pola asuh yang diwarnai kedalaman spiritual dari orang tua umumnya menghasilkan
penanaman sikap jujur, empati, dan komitmen terhadap kewajiban dalam diri anak. Pada tingkat
komunitas, proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) bisa diwujudkan melalui gerakan kolektif
untuk meminimalisasi karakter destruktif seperti iri, dengki, dan individualisme ekstrem, yang
kerap memicu disintegrasi sosial. Di ranah pendidikan, metode tafakkur atau kontemplasi
reflektif mampu mengintegrasikan dimensi transendental dalam kurikulum pembelajaran.
Adapun di lingkungan profesional, sikap tawakkal (bersandar pada ketetapan Ilahi)
memungkinkan individu menjalankan tugas dengan integritas tanpa dibebani kecemasan
berlebihan terhadap pencapaian, sebab mereka meyakini bahwa hasil akhir merupakan bagian

dari ketentuan Yang Maha Kuasa (Ismail, 2021).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 66


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

Dampak positif ajaran tasawuf dalam pembentukan karakter manusia tercermin dari
transformasi yang teramati baik pada level personal maupun sosial. Sebagai ilustrasi, proses
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) telah menunjukkan hasil signifikan dalam mengatasi
kecenderungan destruktif seperti emosi tak terkendali dan sikap materialistik.11 Melalui
pembiasaan praktik spiritual secara berkelanjutan, seseorang dapat menumbuhkan karakter
positif seperti ketabahan, kerendahan hati, dan keikhlasan. Pada tataran komunitas, internalisasi
prinsip-prinsip tasawuf berkontribusi pada terciptanya dinamika sosial yang kohesif dan minim
gesekan. Akan tetapi, pencapaian ini memiliki prasyarat utama berupa pemahaman
komprehensif terhadap esensi tasawuf. Misalnya, konsep tawakkal kerap dipahami secara keliru
sebagai sikap fatalistik tanpa upaya, padahal esensinya justru menekankan sinergi antara ikhtiar
optimal dan penerimaan atas ketetapan Ilahi. Dengan demikian, diperlukan sistem pendidikan
spiritual yang terstruktur untuk memastikan implementasi ajaran tasawuf berjalan sesuai koridor
filosofisnya (Prasetio, 2017).

Bukti konkret implementasi tasawuf terlihat dari kisah hidup para pemuka Islam, salah
satunya Imam Al-Ghazali. Setelah menghadapi pergolakan batin, beliau melakukan penyucian
jiwa (tazkiyatun nafs) melalui praktik zikir, ritual ibadah, dan kontemplasi mendalam, yang
akhirnya membentuknya menjadi cendekiawan berpengaruh yang memberikan sumbangsih
besar bagi perkembangan keilmuan Islam.12 Pada masa kini, sejumlah kelompok masyarakat
mengimplementasikan prinsip tasawuf sebagai fondasi pembentukan karakter. Misalnya,
komunitas yang secara rutin menerapkan konsep muraqabah (kesadaran akan pengawasan Ilahi)
mencatat peningkatan integritas dan sikap saling menghargai di antara anggota. Fenomena ini
membuktikan bahwa internalisasi ajaran tasawuf mampu menciptakan transformasi positif baik
dalam lingkup personal maupun kolektif (Hidayatullah & Fuad).

Walaupun tasawuf menawarkan solusi yang sarat manfaat, implementasinya dihadapkan
pada sejumlah kendala. Tantangan krusial adalah misinterpretasi terhadap prinsip-prinsip
tasawuf yang kerap dianggap sebagai ritual esoteris dan tidak sesuai dengan konteks kekinian.
Misalnya, fafakkur (perenungan mendalam) acap kali dipersepsikan sebagai kegiatan yang tidak
menghasilkan output konkret, meskipun sejatinya ia merupakan metode perenungan diri untuk
mengasah kesadaran holistik dan inovasi berpikir. Hambatan lain berasal dari minimnya sinergi
institusi pendidikan formal dengan pendekatan tasawuf. Sistem kurikulum formal lebih
menekankan pengembangan intelektual, sehingga dimensi spiritual kerap terpinggirkan. Di sisi
lain, budaya kontemporer yang materialistik menciptakan resistensi terhadap internalisasi nilai-

nilai tasawuf dalam skala masif (Septrianto, 2024).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 67


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

Ajaran tasawuf berpotensi disinergikan dengan metodologi kontemporer guna
menangani degradasi moral secara lebih komprehensif. Misalnya, konsep muraqabah (kesadaran
akan kehadiran Ilahi) dapat dipadukan dengan teknik mindfulness dalam psikologi modern
untuk membantu seseorang mengendalikan tekanan psikologis sekaligus menumbuhkan
sensitivitas etika. Di sisi lain, proses tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa) bisa dikolaborasikan
dengan kurikulum pendidikan karakter guna membentuk generasi yang unggul secara intelektual
dan berintegritas spiritual. Sinergi semacam ini membutuhkan strategi holistik, di mana prinsip
tasawuf tidak dibatasi pada ranah ritual keagamaan, melainkan diadaptasi ke dalam praktik
keseharian. Dengan demikian, tasawuf berpotensi menjadi elemen fundamental dalam

membentuk peradaban manusia yang berkeadaban (Susanti, 2020).

Takgiatun Nafs

Proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) melibatkan serangkaian tahap transformatif yang
bertujuan memurnikan hati dan membangun karakter mulia. Pada fase awal, individu diajak
untuk mengidentifikasi dan mengatasi karakter negatif yang melekat dalam diri, seperti iri hati,
ego sentris, serta emosi yang tidak terkendali. Tahap ini menjadi fondasi kritis untuk membuka
ruang bagi internalisasi nilai-nilai spiritual tasawuf. Selanjutnya, tahap kedua berfokus pada
penumbuhan nilai-nilai luhur yang selaras dengan ajaran Islam, seperti ketabahan dalam
menghadapi ujian, keikhlasan dalam beramal, kerendahan hati, serta kepedulian terhadap
sesama. Proses ini diperkuat melalui pembiasaan ritual keagamaan seperti zikir, salat, dan amalan
ibadah lainnya secara konsisten, yang diharapkan mampu mentransformasi perilaku individu
menjadi lebih reflektif dan berintegritas (Mutholingah & Zain, 2021).

Dampak tazkiyatun nafs tidak hanya terbatas pada level personal, tetapi juga berperan
dalam merekonstruksi dinamika sosial. Ketika semakin banyak individu yang berkomitmen pada
penyucian jiwa, sifat-sifat destruktif seperti permusuhan atau keserakahan akan berkurang,
digantikan oleh sikap saling menghormati dan kolaborasi untuk kebaikan bersama. Sebagai
ilustrasi, dalam unit keluarga, orang tua yang menjalankan prinsip ini cenderung mampu
menerapkan pola asuh berbasis kesabaran dan kebijaksanaan, menciptakan lingkungan keluarga
yang harmonis. Kondisi ini menjadi media pembelajaran efektif bagi anak untuk menyerap nilai-

nilai positif, yang pada gilirannya berkontribusi pada pembentukan generasi berakhlak kokoh.

Muraqgabah
Konsep inti muraqabah dalam tasawuf berpusat pada kesadaran penuh akan pengawasan
Ilahi dalam setiap aspek kehidupan. Dengan senantiasa menyadari bahwa Allah Maha

Menyaksikan segala tindakan, seseorang secara alami mengembangkan pengendalian diri

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 68


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

terhadap pikiran dan perilaku. Praktik ini berfungsi sebagai benteng spiritual untuk menghindari
pelanggaran nilai agama—seperti penipuan, kecurangan, atau kezaliman—yang muncul dari rasa
takut akan murka-Nya dan keinginan untuk meraih keridaan-Nya. Dalam konteks krisis moral,
kesadaran ini menjadi kunci pembentuk kehati-hatian, sehingga individu mampu menahan diri
dari tindakan yang bertentangan dengan norma etika.

Muraqabah mendorong penyempurnaan diri melalui pengembangan ikhlas sebuah sikap
beramal semata untuk Allah, tanpa terselip motif duniawi seperti pujian atau keuntungan materi.
Keikhlasan ini menjadi pondasi karakter mulia yang mencegah kemunafikan, sebuah fenomena
yang kerap muncul dalam dinamika masyarakat modern yang penuh kompetisi. Di sisi lain,
praktik kontemplatif ini juga memperkuat relasi transendental antara hamba dan Pencipta.
Ketenangan batin dan ketangguhan spiritual yang lahir dari relasi ini menjadi bekal untuk
menghadapi kompleksitas hidup, sekaligus mengokohkan komitmen untuk tetap berada di jalan
kebenaran (Nur, 2021).

Tawakkal

Mengintegrasikan konsep tawakkal dalam kehidupan sehari-hari mengajarkan seseorang
untuk tidak terobsesi pada hasil akhir, tetapi berfokus pada ikhtiar yang tulus dan selaras dengan
prinsip etis. Ajaran ini mendorong tindakan kebaikan yang dilandasi niat murni tanpa pamrih
duniawi, karena keyakinan bahwa Allah akan menganugerahkan yang terbaik sesuai ketetapan-
Nya. Dalam konteks krisis moral, tawakkal menjadi tameng dari godaan menghalalkan segala
cara, sebab individu menyadari bahwa hasil akhir mutlak berada di tangan-Nya. Bukan Cuma
sebatas itu, tawakkal menekankan keseimbangan antara dedikasi maksimal dalam berusaha dan
kepasrahan total kepada Allah. Di era modern yang mengagungkan pencapaian materi, konsep
ini mengingatkan bahwa kerja keras harus diimbangi dengan doa dan ketergantungan pada
kehendak Ilahi. Dengan kata lain, tawakkal bukanlah sikap pasif, melainkan sinergi antara usaha
optimal dan penerimaan atas takdir (Wahyudi, 2020). Pendekatan ini mengurangi kecemasan
berlebihan saat hasil tidak sesuai harapan, sekaligus mencegah keputusasaan (Naldi, 2023).

Tantangan utama dalam mengamalkan tawakkal adalah kecenderungan manusia untuk
terus mengontrol hasil dan mengandalkan kekuatan diri. Masyarakat modern yang kompetitif
sering kali salah memaknai tawakkal sebagai sikap menyerah tanpa upaya, padahal esensinya
justru terletak pada kolaborasi antara ikhtiar dan kepasrahan. Edukasi yang tepat tentang makna
sejati tawakkal menjadi kunci agar nilai ini tidak terdistorsi oleh pemahaman sempit. Meski
demikian, tawakkal membawa dampak signifikan dalam membentuk akhlak mulia. Dengan

mengamalkannya, individu dilatih untuk menghadapi ujian hidup dengan ketabahan, sekaligus

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 69


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

menghargai setiap hasil sebagai bagian dari rencana Allah. Kesadaran ini menumbuhkan rasa
syukur dan ketenangan batin, karena meyakini bahwa segala ketentuan-Nya mengandung

hikmah tersembunyi.

KESIMPULAN
Krisis akhlak dalam perspektif —psikospiritual merupakan manifestasi dari

ketidakseimbangan antara dimensi psikologis dan spiritual manusia, yang dipicu oleh dominasi
nafsu negatif, tekanan modernisasi, serta keterasingan dari nilai-nilai ilahiah. Sebagaimana
dijelaskan Al-Ghazali, keseimbangan antara roh, akal, nafsu, dan hati menjadi kunci terwujudnya
akhlak mulia. Tasawuf menawarkan analisis mendalam dengan memandang krisis ini sebagai
akibat dari disharmoni antara kebutuhan spiritual dan material, yang melahirkan sifat-sifat tercela
seperti hasad, takabbur, dan syahwat. Krisis ini tidak hanya merusak hubungan manusia dengan
Allah (hablun min Allah), tetapi juga mengganggu harmoni sosial (hablun min an-nas). Solusi
yang ditawarkan tasawuf bersifat holistik, meliputi praktik penyucian jiwa (tazkiyatun nafs),
kesadaran akan pengawasan Ilahi (muraqabah), penyerahan diri setelah usaha maksimal
(tawakkal), dan perenungan mendalam (tafakkur). Meski menghadapi tantangan seperti
misinterpretasi konsep, budaya materialistis, dan minimnya dukungan institusi formal, nilai-nilai
tasawuf tetap relevan di era modern. Integrasinya dengan pendekatan kontemporer—seperti
pendidikan karakter berbasis spiritual—dapat memperkuat fondasi moral individu dan
masyarakat. Dengan pemahaman yang tepat serta kolaborasi antar-lembaga, tasawuf berpotensi
menjadi landasan etika universal yang tidak hanya memulihkan keseimbangan psikospiritual,
tetapi juga menciptakan keharmonisan sosial. Pada akhirnya, internalisasi nilai tasawuf bukan
sekadar upaya personal, melainkan gerakan kolektif untuk membangun peradaban yang berakar

pada kebijaksanaan spiritual dan kemanusiaan yang beradab.

Daftar Pustaka

Abd Razak, M. A., & Abidin, Z. (2020). Psikospiritual Islam Menurnt Perspektif maqasid Al syariab
(satu sorotan awal) |Prosiding].

Ainul, D. (2017). Terapi Psikospiritual dalam Kajian Sufistik. Kbaganah: Jurnal Studi Islam dan
Humaniora, 14(2), 234. https://doi.org/10.18592/khazanah.v15i2.1157

Alaudin, F. (2023). Peran Tarekat Alawiyyah dalam Menghadapi Krisis Spiritual di Kalangan
Masyarakat ~ Modern.  Jurnal ~ Penelitian — lmu  Ushuluddin, — 3(1),  1-20.
https://doi.org/10.15575/jpiu.17583

Amin, M. (2019). Tasawuf dan resolusi Moral: Studi Terhadap Implikasi Ajaran Tasawuf dalam
Mengatasi Degradasi Moral. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena
Agama, 20(1), 53—68. https://doi.org/10.19109 /jia.v20i1.3599

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 70


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

Bakar, A. (2024). Mengatasi Krisi Mental Spiritual Melalui Pendekatan tasawuf di Dalam Dunia
Pendidikan. Dabzain Nur: Jurnal Pendidikan, Keislaman dan Kemasyarakatan, 12(2), 1-14.
https://doi.org/10.69834/dn.v12i2.87

Bakri, S., Wahyudi, M. A., & Andriyani, I. N. (2025). Sufism and mental health: A phenomenological
exploration of the experiences of followers of sufi quantum therapy in Indonesia. Multidisciplinary
Reviews, 8(7), 2025219. https://doi.org/10.31893 /multirev.2025219

Dasta, 1., Komariah, M., & Widianti, E. (2021). Gambaran Akses Cyber Pornography pada
Remaja. Jurnal Keperawatan Jiwa, 9(2), 251. https://doi.org/10.26714/kj.9.2.2021.251-
262

Erica Rahmasari, L. D. (2022). Dampak Moderasi pada Kehidupan Beragama Krisis Akhlak
Remaja di Era Modern. Realita: Jurnal Penelitian dan Kebudayaan Islam, 20(2), 173—184.
https://doi.org/10.30762/realita.v20i2.131

Gufron, U., & A. Hambali, R. Y. (2022). Manusia, Alam dan Tuhan dalam Ekosufisme Al-
Ghazali.  Jagfic = Jurnal  Agidah  dan  Filsafat  Islam,  7(1),  86-103.
https://doi.org/10.15575/jaqfi.v7i1.16275

Hidayatullah, S., & Fuad, A. F. N. (t.t.). Konsep Tazkiyatun Nafs menurnt Tafsir Al Misbah Karya
Quraish Shihab.

Ikhsanuddin, A. (2024, 9). Komisioner KPAI Soroti Maraknya Orang Tua Bunuh Anak: Darurat
Filisida. Detiknews, 1-2.

Ismail, Y. (2021). Ringkasan Ihya Ulnniuddin.

Mazlan, N. M., & Burhan, N. M. (2024). Analisa Kajian Psikospiritual Islam di Malaysia: Sorotan
Kajian  Sistematik ~ (SLR).  Gading ~ Journal — for — Social — Sciences,  27.
https://doi.org/10.24191/gading.v27i0.444

Miftakhul Jannah, Fikriyatul Munawwaroh, Zuyyina Fuadah, Muhammad Fikri, & Abdun Nasir.
(2024). Upaya Implementasi Nilai-Nilai Pancasila Dalam Membangun Profil Pelajar
Pancasila Di SMA Pada Era 5.0. PACIVIC: Jurnal Pendidikan Pancasila dan
Kewarganegaraan, 4(1), 10-20. https://doi.otg/10.36456/p.v4i1.8440

Muhammad Argha Edhel Nanda Pratama. (2023). Degradasi Akhlak Remaja Di Era 5.0 Dalam
Perspektif Islam Modern. Nathigiyyah, 6(1), 11-18.
https://doi.org/10.46781 /nathiqgiyyah.v6i1.691

Mutholingah, S., & Zain, B. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Takziatun Nafs) dan Implikasinya
bagi  Pendidikan  agama  Islam.  jowrnal TATIMUNA, 10(1), 69-83.
https://doi.org/10.32478 /talimuna.v10i1.662

Naldi, A. (2023). Konsep Tawakal dalam Kajian Akhlak tasawuf Berdasarkan Dalil pada
Alquran. Atthiflab: Journal of Early Childhood Islamic Education, 10(2), 1-10.

Nur, F. M. (2021). Muraqabah dalam Perspektif Tarekat Naqsyabandiyah Al-Khalidiyah Al-
Kutdiyah. Jurnal Pemikiran Islam, 1(1), 16. https://doi.org/10.22373 /jpi.v1i1.10353

Prasetio, J. E. (2017). Takziatun Nafs: Teoritis Konsep Akuntabilitas. Jurnal Analisa Akuntansi
dan Perpajakan, 1(1). https://doi.org/10.25139 /jaap.v1i1.108

Qurun, K. A. (2022). Analisis Kritis Pendidikan Akhlak Bagi Peserta Didik (Bangun Rancang
Pemikiran Hamka). A/ Wildan: [urnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 87-98.
https://doi.org/10.57146/alwildan.v1i2.685

Rahman, A., Yochanan, & Samanlangi, A. 1. (2024). Metode penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan
R@D (1 ed.). CV Saba Jaya Publisher. https://sabajayapress.co.id/

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 71


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Sirajuddin & Sabilillah
Menggali Krisis Psikospiritual dan Akblak Manusia melalui Lensa Tasawuf

Salleh, S., Wazir, R., Abd Rahman, K. A., Sudj, S., Awang, A. H., & Kamarulzaman, A. I. (2022).
Managing Mental Health Problem Through Psycho spiritual Approach. International
Journal — of  Education, Psychology and — Counseling, 7(47), 601-615.
https://doi.org/10.35631/IJEPC.747047

Saputra, A., & Lubis, A. (2025). Transformasi Pendidikan Islam Berbasis Kesehatan Mental
Holistik. . Ar-Raudah: ~ Jurnal — Pendidikan — dan  Keagamaan, —1(4), 78-93.
https://ojs.staira.ac.id/index.php/raudah

Saputra, R., Dalimunthe, R. P., & Mulyana, M. (2021). Menyeimbangkan Ritualitas dan
Partisipasi Sosial: Konsep Tasawuf Sosial Amin Syukur. NALAR: Jurnal Peradaban dan
Pemikiran Islam, 5(1), 14=30. https://doi.org/10.23971 /njppi.v5i1.2788

Septrianto, W., & ‘Alat Taqwa, U. (2024). Tafakur Menurut Imam Al-Ghozali dan Implikasinya
Terhadap Terapi Psikospiritual Mahasantri Santri Universitas Darussalam Gontor.
Edncatia:  Jurnal Pendidikan dan Agama Islam, 14(1), 59-75.
https://doi.org/10.69879/p58dk037

Somad, K. M. (2020). Psikologi Sosial dan Quarter-Life Crisis: Perspektif Psikologi Islam dan
Solusinya. Jurnal Psikologi Isianm, 7(1), 17-22. https:/ /doi.org/10.47399/jpi.v7il.94

Susanti, D. (2020). Guiding Noble Morals Based On Ayyuhal Waladul Muhibbah by Al Ghazali
With the Takziatun Nafs Aprooach. Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan
Islam, 1-16. https:/ /doi.org/10.30868/im.v3i02.726

Taruh, S. S., Mongkau, T. A. K., Lahose, G. H., & Maniwu, D. (2025). Konseling pastoral
Sebagai Penopang spiritualitas di Tengah Krisis Rohani. Jurmal Pastoral Konseling dan
Budaya, (1), 1-21.
https://journal.gknpublisher.net/index.php/maleosan/article/view/113

Ubabuddin, U. (2020). Peran tasawuf dan Pendidikan Islam terhadap Akhlak Masyarakat
Modern. Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekononi, Humaniora, 4(1), 108—
120. https://doi.otg/10.37567 /alwatzikhoebillah.v4i1.146

Wahyudi, M., Taufik, T., & Purwandari, E. (2020). Psychological Well-Being Sufism Practitioners as A
Sufistic Counceling. KONSELING RELIGI Jurnal Bimbingan Konseling Isiam, 11(1), 145-158.
doi:http://dx.doi.org/10.21043 /ke.v11i1.6734

Wahyuni, E. N., & Bariyyah, K. (2019). Apakah spiritualitas berkontribusi terhadap kesehatan
mental mahasiswa. Jurmal EDUCATIO:  Jurnal Pendidikan Indonesia, 5(1), 46.
https://doi.org/10.29210/120192334

Wandira, A., Saleh, M., & Fuadi, A. (2023). Konsep Tazkiyat Al-Nafs Al-Ghazali Sebagai
Metode Dalam Pendidikan Akhlak. Kbaganah : Journal of Islamic Studies, 2(2), 39-52.
https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home

Yatayukti, A. N., Putri, S. A., & Mufidah, N. (2024). Krisis Akhlak dan Sosial pada Manuisa
Modern Saat Masa Remaja dalam Perspketif Pendidikan Agama Islam. JURNAL AI -
QAYYIMAH, 7(1), 1-14. https:/ /doi.org/10.30863 /aqym.v7i1.5867

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 58-72 | 72


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

