£ ¢ ‘ %}) SUHU: Journal of Sufism and Humanities
£ ¥
{ * J Volume 01, Nomor 01, 2025: 45-57
@\; \'9)’ https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

Raha Bistara
UIN Raden Mas Said Surakarta

*Corresponding authot’s email: raha bistara@staff.uinsaid.ac.id

Abstrak

Artikel ini mengkaji bagaimana konsep etik-sufisme yang diwedarkan oleh Pakubuwana IV dalam wedaran
Wulangreh. Konsep ajaran etik yang ada di dalam Serat Wulangreh berlandaskan dari al-Quran dan Sunnah
sebagai sumber ajaran Islam. Konsep etik-sufisme ini diambil dari kerangka konsep tasawuf yang menjadi
hal yang paling subtil di dalam kerangka ajaran Islam karena mengambil hal yang paling inti berupa batin.
Ajaran sufisme yang dikembangkan oleh Pakubawana IV mengajarkan manusia untuk bisa berbuat baik,
tidak melanggar larangannya, tidak tamak, tidak suka kepada hal yang sifatnya duniawi secara berlebihan dan
menjaga supaya hatinya tetap bersih itu semua konsep ihsan. Dengan menggunakan metode /Zbrary research
dan kerangka teori hermeuntika yang dikembangkan oleh Gadamer, dengan kerangka piwnlang dan ajaran
merupakan suatu reaksi dari si pelaku yang ada hubungan horizontal kepada sang maha Aku untuk menerima
ajaran itu sendiri yang di mana kemudian menjadi pengetahuan untuk diajarkan kepada masyarakat yang
lebih luas. Maka konsep etik-sufisme menjadi pijakan bagi siapa saja terutama umat Islam secara luas untuk
menemukan ke-diriannya dalam menjalankan laku su/uk sebagai salik. Sebab etik-sufistik merupakan salah
satu dari sekian banyak yang harus dilalui oleh manusia menuju manusia paripurna atau Janma Utama.
Tahapan-tahapan ini harus dilewati oleh semua sa/i& dari mulai tingkat yang paling rendah yakni sewzbab raga
atau dalam tataran syariat, kemudian sebal cipta dalam tata tarekat, kemudian tangga berikutnya sebabh karsa
dalam tatanan makrifat dan sewbah rasa dalam tataran hakikat. Kesemua tahapan ini harus dilewati untuk
menemukan konsep man ‘arafa nafsabu fagad ‘arafah rabbah—konsep sufisme yang ingin diwedarkan oleh
Sunan demi terwujudnya manusia yang utuh.

Kata kunci: pukubawana iv, wulangreh, etika, sufistik, hermenutika

Abstract

This article will discuss the concept of ethical Sufism as conveyed by Pakunbuwana IV in the text Wulangreh. The ethical
teachings fonnd in Serat Wulangreh are grounded in the Qur'an and Sunnab as the foundational sources of Islamic teachings.
This concept of ethical Sufism is derived from the framework of Sufism, which represents the most subtle dimension of Islamic
teachings, as it focuses on the innermost aspect the soul. The Sufi teachings developed by Pakubuwana 1V enconrage individuals
to act virtnously, to refrain from violating prohibitions, to avoid greed, to not excessively pursue worldly matters, and to keep
the heart Ude all of which are components of the concept of ithsan. Using the method of library research and the bermenentic
theory developed by Gadamer, the framework of piwulang (Javanese teachings) and doctrine is seen as a reaction of the
practitioner in a horizontal relationship with the Divine Self in order to receive the teaching, which then becomes knowledge to
be passed on to the broader society. Thus, the concept of ethical Sufism serves as a foundation for anyone especially Muslims to
discover their true selves in the path of suluk (spiritual jonrney) as a salik (spiritual seeker). Ethical Sufism is one of the many
essential paths that humans must take in order to become a complete human being, or Janma Utama. These stages must be
passed through by every salik, starting from the lowest level, sembah raga (physical worship) in the realm of sharia, followed
by sembah cipta (mental worship) in the realm of tariqa, then sembah karsa (worship through will) in the realn of ma'rifa,
and finally sembah rasa (worship throngh inner feeling) in the realm of haqiqa. Al of these stages must be passed in order
to reach the concept of man ‘arafa nafsahu faqad ‘arafa rabbahu. This is the concept of Sufism that the Sunan wished to
impart for the realization of a complete buman being.

Keywords: Pakubuwana IV, Wulangreb, Ethics, Sufism, Hermenentics

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01, Nomor 01, 2025: 45-57 | 45


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:raha.bistara@staff.uinsaid.ac.id

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

PENDAHULUAN

Kerajaan Mataram Islam, khususnya Kasunanan Surakarta tidak bisa dilepaskan dari grand
desain para Wali penyebar Islam di tanah Jawa, terkhusus Kanjeng Sunan Kalijaga (Sutrisno, 2007).
Prinsip membangun peradaban yang dilakukan oleh para raja-raja Mataram Islam selalu
berlandaskan atas al-Quran dan Sunnah (Irawan, 2018; Sofwan, 2000). Bukan berdasarkan
pandangan dunia yang lain. Pandangan ini merupakan warisan para penyebar agama Islam sesudah
runtuhnya tatanan lama Jawa, Majapahit, yang sudah tidak membekas lagi dalam sanubari ke-dirian
masyarakat Jawa (Saksono, 1995; Sofwan, 2000). Bahkan Poerbatjaraka menjelaskan hal ini sudah
menjadi kehendak Tuhan tersiarnya agama Islam di Jawa dengan bersamaan adanya zaman
kekacauan di tubuh kerjaan lama Majapahit yang kemudian hancur tidak meninggalkan peradaban
sedikit pun. Di mana para cendekiawan, kaum intelektual Jawa masuk Islam yang di mana seiring
berjalannya waktu menjadi kerajaan dan pusat kebudayaan Islam Jawa (Poerbotjaraka, 1957). Hal
ini kemudian senada dengan Simuh yang menjelaskan para elit cendekiawan Jawa yang berada di
pesisir Utara Jawa dan pedalaman Jawa mencercap ajaran Islam Klasik dan kemudian menyakininya
menjadi suatu ajaran yang utuh untuk disebarkan ke masyarakat secara luas (Simuh, 2003).

Kasunanan Surakarta menjadi salah satu corak yang disebutkan oleh Poerbajaraka dan
Simubh itu. Secara legal formal memang merupakan sebuah kerajaan yang bercorak keislaman. Ciri
sebagai kerajaan Islam dapat dilihat dari adanya jabatan penghuln, dan abdi dalem ngulama dalam
birokrasi kerajaan, betlakunya peradilan surambi yang didasarkan pada hukum atau ajaran Islam
penggunaan gelar Sayidin Panatagama oleh Sunan dan berdirinya Masjid Agung di lingkaran keraton.
Bahkan tidak hanya itu, banyak upacara keraton yang bercorak islami, seperti misalnya garebeg yang
dipandang sebagai upacara yang besar (Daryanto, n.d.). Paku Buwana IV, membangun tatanan
pemerintahannya dilandaskan pada ajaran Islam yang £affzh. Sebab ia diwarisi tatanan pemerintahan
Mataram Islam buah hasil perpecahan dalam dinding-dinding keraton yang akhirnya membelah
Mataram Islam menjadi dua, antara Surakarta dan Yogyakarta. Meskipun demikian, dalam
memerintah wilayahan kauman tidak bisa lepas dari grand desain besar Mataram Islam, bahkan
tinggalannya bercorak Islam yang murni. Hal ini bisa disaksikan dengan lahirnya piwulang-piwulang
bercorak sastra Islam Jawa yang sampai detik ini masih bisa kita pelajari (Ricklefs, 2013).

Pada masa ini, Yasadipura I sebagai pujangga ulung dalam melahirkan karya sastra Islam
Jawa sudah diangkat menjadi pujangga keraton, berkat jasanya kepustakaan Jawa lama kembali
dianggit ke dalam bahasa Jawa baru abad pertengahan tinggalan para Wali, seperti Kakawain
Ramayana, Barathaynda dan lainnya. Bahkan pujangga ini menulis Serat Menak Amir Hamzah,
Tajussalatin, Serat Ambiya dan lain sebagainya (Bistara, 2016; Bistara, 2024). Tidak hanya itu,

Pujannga juga mendampingi raja ini dalam menorehkan ensiklopedis sastra Islam Jawa yang tiada

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 46


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

tandingannya, Serat Centhini. Bahkan tidak hanya sang pujangga, Raja Sendiri Pakubawana IV
mengguratkan karya sastra Islam Jawa yang berisi piwulang nasihat moral etis sufistik berupa Serar
Wnlangreh (Shobron & Setiawan, 2022).

Serat Wulangreh yang berisi etika-sufistik untuk masyarakat secara luas, khususnya bagi
generasi muda muslim ternyata membangkitkan semangat intelektual untuk mencercap dan
mendiskusikan bagaimana kerangka yang disampaikan oleh raja Surakarta itu, dari mulai masalah
keislaman, moral-etik, pendidikan sampaikan kepada linguistik. Pemerhati dan peneliti itu antara
lain ada Edy Trisulistyo, Aris Wuryantoro dkk, Brememara Sekar Wangsa dkk, Anisah Prafitralia,
Aris Wuryantoro dan Muhammad Ari Kunto (Wibowo et al., 2017; Prafitralia, 2013; Wangsa et al.,
2019; Wuryantoro et al., 2024). Mereka dengan teliti menjelajah makna mendalam Serar Wulangreh
dari berbagai macam perseptif dalam mulai pendidikan, linguistik, psikologi, tetapi belum ada di
antara mereka yang merambah dalam dunia Etika-Sufistik terkait bagaimana sufisme menjadi
arketipe bagi cara pandangan sang raja meorehkan karya itu. Oleh sebab itu, karya ini ingin menggali

lebih mendalam terkait ajaran Etik sifufisme Pakubawana dalam Seraz Wulangreh.

METODE

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan /brary research (Moleong, 2010) di mana sumber
primer yang digunakan karya dari Sunan Pakubawana IV sendiri yakni Serat Wulangreh. Sedangkan
sumber sekundernya diambil dari penelitian sebelumnya baik berupa buku dan jurnal. Teori yang
digunakan dalam penelitian ini menggunakan hermeuntika yang dikembangkan oleh Hans-Georg
Gadamer. Konsep yang dikembangkan oleh Gadamer berbicara mengenai pengalaman yang
berorientasi ke arah pengetahuan sebagai bentuk perasaan dan pengetahuan sebagai jasad data
konseptual (Gadamer, 2000). Ditambah pengalaman dialektis direfleksikan dalam gerakan dan

perjumpaannya dengan negativitas yang diperoleh dalam seluruh kebenaran tindakan penelaran.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Paku Bawana IV, Santri Lelana dan Sederet Kitab Islam Klasik

Sebagai seorang santri lelanan, Paku Buwanana IV atau nama kecilnya Raden Mas Subadya
menimba ilmu agama seperti anak raja pada umumnya. Seperti membaca al-Quran, menghafal
surat-surat pendek, doa-doa dan sembahyang (Supariadi, 2001). Bahkan tak jarang, orang tua sunan
mendatangkan guru agama ke keraton untuk mendidik secara langsung calon raja tersebut. Maka
paradigma yang dipakai oleh sang putra mahkota adalah paradigma yang sesuai dengan nilai-nilai
keislaman. Tak ayal, putra mahkota seperti santri pada umumnya mempelajari kitab Islam klasik
sebagai bekal hidup ke depannya untuk memandang dunia yang begitu luas. Bahkan sederat kitab

Islam klasik yang disebutkan dalam Serat Centhini dipelajari pada masa itu dan bisa ditemukan di

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 47


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

lembaga pendidikan tradisional hari ini. Kitab klasik itu antara lain ada kitab Figih, Ushul Figh,
Tauhid, Kitab Tafsir dan Tasawuf (sufisme).

Mengenai Kitab Figh dan Ushul Figh, Seraz Centhini di antaranya menyebutkan Kizab
Mukarar, atau Kitab Al-Mubarrar karya dari Muhammad al-Rifaii yang digunakan secara luas oleh
Madzab Syafii. Kitab Sujak, istilah Jawa dari Kitab Mukhtasar fil Tikh ala Madhab al-Imam al-Shafii
karya Abu Suja’. Kltab 1bn Kajar merujuk pada kitab karangan Ibn Hajar al-Haitami yang berjudul
Tubfat al-Muntadj. Sehingga dalam pustaka tradisional Jawa kitab ini dikenal dengan nama Kitab
Tubpah. Kitab Ilah, dengan judul aslinya Kitab Idah fil Fikh, sedangkan ada juga Kitab Sukbah dan Kitab
Sittin yang merujuk pada Kitab al-Sittun Mas ala fil Fikh karangan Muhammad al Zahid al-Misti (Serar
Centhini Latin 13 Jilid, 1998). Dalam kaitannya dengan akaidah dan tauhid, Serat Centhini
menyebutkan tidak kurang dari delapan kitab yang dipelajari yakni Kitab Samarakand: yang merujuk
pada kitab karya Ibrahima al-Samarakandi yang berujudul Bayan Akidat al-Usul, Kitab Durat, istilah
Jawa dart Kitab A/-Durra karya Yusuf al-Sanusi al-Hasani. Kitab Talmisan yang juga dikenal dengan
Kitab Tilmisani karya dari Umar bin Ibrahim Tilmisani. Kizab Asanusi yang ditulis oleh Al-Sanusi.
Kitab Sail yang merujuk pada Kitab Masa'i/ karya Abu Latif al-Samarkandi. Kitab Patakn! Mubin yang
judul bahasa Arabnya Fathu! Mubin yang ditulis oleh Ibrahim bin Muhammad al-Bajuri. Kitab Tasdik,
yang berasal dari Kitab Bayan al-Tasdik. Dan, Kitab Juabirn yang merujuk pada Kitab al-Jawahir al-
Saniya fi Shar al-Sanusiyya yang ditulis oleh Abdullah al Sughayyir Suwaidan.

Selain kitab Figh dan Tauhid, Serat Centhini juga menjelaskan beberapa kitab Tafsir seperti
Tepsir Baelawi dan Tepsir Jalalen. Tepsir Baelaw:, merupakan kitab tafsir karangan Abdullah bin Umar
al-Baidlawi yang judul aslinya Anwar al-Tansil wa Asrar al-Ta’wil. Kita tahu bahwa kitab tafsir ini
sangat terkenal di lingkungan pesantren bahkan sampai saat ini masih di kaji di lingkaran mereka.
Satunya, Tepsir Jalalen juga sama, yang merujuk pada karya Jalal al-Din al-Mahali dan Jalal al-Din al-
Suyuti yang berujudul Tafsir al-Jalalaini. Kitab tasawuf atau kitab sufisme banyak diceritakan dalam
Serat Centhinz, Tiga kitab sufisme penting yang bagi para santri masa silam, masa kini, hingga masa
yang akan datang, antara lain Kitab Ulumodin, Adkiah, dan Insan Kamil. Kitab Ihya Ulnndin, kitab yang
sangat populer di kalangan pesantren dan masyarakat secara luas. Hal ini banyak terbukti berbagai
macam penerbit berusaha menerjemahkan kitab karangan Hujjatul Islam ini, Abu Hamid al-
Ghazali. Bahkan tak ayal, kitab ini menjadi salah satu rujukan penting bagi para penulis Primbon
Jawa yakni para Wali, di abad ke XVI. Kitab Adkia, nama lain kitab ini Hidayat al-Adbkiya karya dari
sufi kenamaan Zain al-Din Ali al-Malibari. Terakhir Kitab Insan Kamil, Kitab ini ada yang
menyebutkan sebagai sufisme heterodoks karena mengajarkan ajaran Wabdah al-Wnjnd (kesatuan

wujud) (Serat Centhini Latin 13 Jilid, 1998).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 48


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

Melihat sederat kitab Islam klasik yang disebutkan di dalam Serar Centhini, tentu
pengarangnya seorang muslim taat, pengamal ajaran Islam yang kaffah baik lahir maupun batin.
Hal semacam demikian mafhum adanya, karena pengarang dari Serat Centhini kesemuanya berlatar
pendidikan pesantren, Kita pahami bersama bahwa pada abad XIX pesantren menjadi pusat
pengajaran kitab Islam klasik dan pusat olah kamanungsan. Kiai Yasadipura I misalanya, sebelum
mengabdikan diri sebagai kapujanggan pada Keraton Kasunan Kartasura-Surakarta, selama hampir
tujuh tahun mendalami ilmu agama dan menempa kemanusiaannya di Pesantren Kedhu di bawah
Kiai Anggamaya (Nancy K. Florida, 2020). Penulis yang lain, Raden Ngabehi Sastradipura tidak
saja melakukan pendidikan pesantren di Jawa, tetapi juga melawat ke Makkah. Bahkan, selepas
santri lelanannya, R.Ng Sastradipur mengganti namanya menjadi Kiai Haji Ahmad Ilhar. Melihat
latar pendidikan yang dimiliki oleh para penulis Serar Centhini, wajar jika mereka benar-benar
memahami kitab Islam klasik yang biasa diajarkan di lingkungan pesantren. Ini berarti, Serat Centhini
benar-benar membela pentingnya hukum Syar’iah, berkebalikan dengan statement para javanolog
kenamaan itu seperti Elisabeth D. Inandiak yang menyatakan bahwa Centhini bukanlah sastra Islam

melainkan hanya serat yang berbicara soal nafsu semata (Inandiak, 2008).

Islam-Jawa yang di Amalkan

Serat Centhini mewartakan bahwasanya keraton tidak bisa dilepaskan dari ajaran keislalaman
dalam hal ini Syariah. Hal ini nampak terlihat dari deretan kitab figh. tauhid dan tasawuf yang
diajarkan lembaga negara ini. Bahkan juga ditandaskan Syariah sebagai jalan utama untuk menuju
pengenalan Tuhan yang lebih mendalam. Bahkan, tokohnya Syaikh Amongraga memberikan
wejangan kepada Ken Tambang Raras, sebagai berikut:

Ywa pepeka kang jatmika ngilmi - jatmika ning il iku sarak - iya sarengat yektine - lawan
tarekatepun - kang minangka wadhah sakalir - dene ngilmu hakikat - lan maripatepun - minangka wiji
nugrabha - wiji yen tan tumenem wawadhabh becik - bungik nugrahanira - mulane yayi den ati-ati -
sarengatira kudu santosa - asare akeh pedabe - away langgar ing ngelmn - yen keprecet ambilaeni -
murungaken kasidan - dene langgar iku - hakekat ninggal sarengat - ifu akeh langar pangarasane uwis

- angrasa badan mulya (Serat Centhini Latin 13 Jilid, 1998).

Syeh Amongraga menyatakan bahwa syariah bersama dengan tarekat merupakah wadhah
(tempat) untuk menanamkan makrifat dan hakikat sebagai perwujudan wzi nugraba (biji anugerah).
Biji harus ditanam di tempat atau wadhah yang baik supaya tumbuhnya menjadi buah yang baik.
Namun, jika wiji itu di tanam pada tempat (wadhah) yang jelek atau buruk, maka akan menghasilkan

sesuatu yang buruk pula. Syariah sebagai wadhah atau tempat sekaligus dasar agama dengan

demikian harus dipegang secara teguh dan dijalankan secara baik-baiknya secara terus menerus,

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 49


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

karena ini menjadi pijakan awal bagi siapa saja yang ingin memasuki tangga spiritual berikutnya
(Afifi, 2020).

Sebagai seorang Raja, Paku Buwana IV menjalankan strata religiusitas itu yang kemudian
harus diikuti oleh semua bawahannya bahkan masyarakat di sekitarnya. Hal ini yang kemudian PB
IV tidak hanya dikenal sebagai pujangga yang mumpuni, tetapi juga dipercaya sebagai raja yang taat
menjalankan ajaran agama Islam. Ketataan menjalankan ajaran Islam ini bisa disaksikan misalnya
tidak pernah meninggalkan shalat lima waktu, salat jum’at, mengharamkan minuman keras dan
candu, bahkan sering menjadi imam dan khatib dalam pelaksanaan shalat Jum’at. Bahkan ketaatan
terhadap ajaran Islam sudah terlihat ketika sang raja masih menyandang sebagai putra mahkota
sinuwun (Supariadi, 2001). Bahkan tidak hanya ketaatannya terhadap ajaran agama, sejak muda
sudah terbiasa dengan santri lelana dan mecintai ilmu pengetahuan agama. Ia sering menimba ilmu
ke guru agama atau ke kiai bahkan mengundang langsung ke istana untuk mencercap pengetahuan
yang arif itu. Sehingga tak ayal, keluasan dan pemahaman yang mendalam terhadap ajaran Islam
dimiliki oleh sang raja ini (PB IV) hal ini bisa dilihat dari Serat-serat Piwulangnya seperti Serar
Wnlangreh, Wnlang Putri, Wulang Tatakrama, Wnlang Sunu, Wnlang Dalem, dan Wnlang Brata Suna.

Karya atau pzwulang raja, kalau dicermati secara seksama, sangat menyesuaikan dengan ajaran
Islam yakni al-Quran dan Sunnah. Bahkan tak jarang dalam karyanya langsung mengutip ayat suci
al-Quran dan Sunnah untuk memperkuat nasehat yang disampaikannya. Hal semacam demikian
menunjukkan bahwa sang sunan, memiliki pengetahuan yang luas nan mendalam tentang ajaran
agama Islam, sehingga sang raja mendapat sebutan sebagai ratu ambeg wali mukmin. Prwulang Sunan
Paku Buwana IV lebih menekankan pada ajaran moral dan etika dalam artian ajarannya lebih kepada
memperbaiki tatanan moral dan akhlak yang sudah lagi tidak sesuai dengan tuntunan ajaran Islam
yang berdasarkan pada ajaran syariah Islam. Penekanan pada ajaran syariah Islam dapat dilihat dari
dasar nasehatnya yang selalu dikembalikan kepada al-Quran dan Sunnah (Santoso, 2023). Untuk
melihat bagaimana al-Quran dan Sunnah dipakai oleh Sunan dalam memberikan piwnlang di seluruh
karya-karyanya kita akan menelisik satu dari sekian karya Sunan terkait pziwulang moral dan etika
Islam yakni Serat Wulangreb.

Serat Wulang Reh selesai ditulis oleh Sunan Paku Buwana IV pada tahun 1735 Jawa di mana
bertepatan dengan tahun 1808 M. Menurut cerita tutur dan dipercayai oleh masyarakat sekitar
Wanareja atau sekarang dikenal dengan Desa Bekonang, Sukoharjo, penyusunan Serar Wulang Reb
dilakukan di Masjid Wanareja atas bimbingan dari Kiai Imam Syuhada Apil Qur’an, di mana makam
Kiai Imam Syuhada Apz/ Qur'an berada di daerah sekitar sana dan sifatnya hari ini tertutup, tidak
sembarang orang bisa bertabarruq ke makam Kiai Imam. Kiai Imam Syuhada memang tercatat

sebagai salah satu guru agama dari sang sunan. Gelar Api/ Quran (hafal al-Quran) menandakan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 50


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

bahwa sang kiai memahami ajaran Islam scara mendalam salah satunya terkait dengan al-Quran.
Bahkan, Kiai Imam juga dikenal sebagai seorang mufassir yang ulung, tak ayal jika Serat Wulang Reh
corak piwulangnya tidak bisa dilepaskan dari kandungan kitab suci umat Islam itu. Kita bisa
membaca dengan seksama salah satu bait dalam Serar Wulang Reh mengemukakan betapa

pentingnya ajaran al-Quran.

Bait Serat Tarjemahan

Jroning Kuran nggoning rasa dalam al-Quran terletak ajaran kebenaran yang hakiki

nanging ta pilih ingkang uninga tetapi tidak sembarang orang dapat mengetahui

kajaba lawan tudube

kecuali yang mendapat petunjuk Tuhan

nora kena den awur

untuk tidak dipelajari secara asal-asalan

ing satemalh nora pinanggib

sebab, nanti pastinya tidak akan berhasil

mundhak katalanjukan

apabila terlanjur sudah jalan

temmah sasar susur

akibatnya akan tersesat

yen sira ayun waskhita

jika kamu benar-benar ingin mengetahui

Sampurna ing badanira puniki

sira anggngurna (Pakubawana IV, 1991).

hakikat kesempurnaan hidup
kamu harus belajar pada seorang guru

Bait Serat di atas menandakskan bahwa Sunan Paku Buwana IV menandaskan nasihat etika
dan moralnya berlandaskan kepada al-Quran. Bagi sang Sunan bagi siapa saja yang tidak ingin
hidupnya tersesat dan tercela, maka hanya al-Quran yang dijadikan pedoman, dalam artian al-Quran
bukan hanya dirapal dan diapal tetapi diimplementasikan dalam setiap sendi kehidupan. Sunan juga
menadaskan, bagi siapa saja yang ingin memahami isi kandungan al-Quran seacara baik dan benar,
mereka harus anggugnrn kepada pandhita kinasibh atau seorang guru yang benar-benar dipilih oleh
Allah Swt dalam menjalankan kalam-Nya (Mustopa, 2021).

Sang Sunan, mungkin pada saat itu juga sudah menyadari banyak orang yang mengaku
sebagai guru sejati, dengan sengaja mengangkat dirinya menjadi guru dan mengajarkan ilmu
kesempurnaan. Bagi Sunan, sekali lagi membicarakan tentang ilmu kasampurnan harus
berlandaskan pada dalil al-Quran, Sunnah, ijma dan Qiyas (Kuntowijoyo, 1991). Jika ada orang
yang mengajarkan ilmu kasampurnan tanpa didasarkan pada hukum Islam, maka kebenarannya perlu
disangsikan. Pentingnya mempelajari dan memahami isi al-Quran tidak hanya termaktub di dalam
Serat Wulang Reb, tetapi juga ini bisa kita lihat dalam serat yang lain misalnya Seratr Wulang Sunn.
Adanya penekanan tentang pentingnya mempelajari dan memahami al-Quran menunjukkan bahwa
sang Sunan sangat memperhatikan pendidikan agama dan tentu memiliki keimanan yang kuat
terhadap agamanya. Hal ini jelas bertolak belakang dengan apa yang dibicarakan oleh M.C Ricklefs

yang menyatakan bahwa sikap Sunan terhadap keberagamaan sangatlah nominal (M.R.C Ricklefs,

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 51


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara

Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

1974). Serat-serat Piwnlang yang ada ini menjadi bantahan yang keras atas stetement yang ditunjukan

oleh Ricklefs itu yang pada kenyataannya sunan sangat taat terhadap ajaran agama Islam.

Etik-Sufistik Arketipe Islam-Jawa

Seperti yang sudah dijelaskan di atas bahwa arketipe Islam-Jawa yang dianggit oleh Sunan
Pakubawanadari al-Quran, Sunnah, Ijma dan Qiyas. Hal ini yang disampaikan oleh Sunan dalam
Seratnya, di mana seluruh sendi-sendi kehidupan yang dicita-citakan oleh sunan harus arketipenya
Islam bukan berdasarkan pandangan dunia yang lain. Tentu hal ini menjelaskan bahwa seluruh
piwulang, wewerah, yang dijelaskan oleh sunan untuk generasi di masa yang akan datang bercorak
Islam sentra baik Syariah ataupun tasawuf, baik moral etik ataupun pengetahuan yang lainnya. Bisa

kita ceramati secara seksama bagaimana moral-etik berlandaskan ajaran sufisme yang hanya diambil

dari pupuh Kintahi dalam Serat Wulangreh ini.

Bait Serat

Tarjemahan

Padha gulangen Ing kalbu

Biasakan dalam hatimu

Ing sasmita amrih lantip

Dalam gelagat agar cerdik

Aja pijer mangan nendra

Jangan sering makan dan tidur

Ing karawitan den kesthi

Dalam keperwiraan pikirkanlah

Pesunen sariranira

Rajinkanlah dirimu

Cegahen dhahar lan guling

Kurangilah makan dan tidur

Dania lakunireki

Jadikanlah lakumu itu

Lan aja pasukan-sukan

Dan jangan berfoya-foya

Anganggoa sawatawis

Pakailah kira-kira

Ala wateke wong suka

Jelek watak orang yang suka

Muda prayitna Ing batin

Mengurangi kewaspadaan batin

Yen wis tinitah wong agung

Jika telah menjadi orang terhormat

Aja sira gunung diri

Janganlah menjadi tamak

Aja leket lan wong ala

Jauhilah orang jahat

Kang ala lakunireki

Yang jelek tingkah lakunya

Nora urung ajak-ajak

Tak ayal akan mengajak-ajak

Satemah anunulari

Akhirnya menulari

Nadyan asor wijilipun

Meski rendah derajatnya

Yan kelakuawane becik

Jika bertingkah laku baik

Kalawan sugi Carita

Dan banyak pengalamannya

Carita kang dadi misil

Pengamalan yang baik dicontoh

Iku Pantes parekana

Ttu baik kaudekati

Darapon mundhak Ing budi
(Pakubawana IV, 1991)

Agar bertambah ilmumu.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities

Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 52



https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

Ajaran yang diguratkan oleh Pakubawana IV ini artketipenya dari tasawuf atau sufisme. Ia
mengajarkan bagi kaula muda dalam etik sufistik hatinya untuk selalu berbuat baik khusnudhzan
kepada siapa saja. Dirinya dalam melakukan praktek suluk untuk menuju sangkan paran, guna
menemukan kualitas dirinya harus bisa mencegah dhabar lan guling artinya mengurangi makan dan
tidur supaya bisa menemukan ke-diriannya yang utuh untuk menuju rabbah-Nya (Mahfud, 2016).
Ini suatu proses manusia dalam menuju tingkat spiritual yang lebih tinggi atau bisa dikatakan untuk
menjadi Janma Utama (Irfan Afifi dkk, 2021).

Sebab, ketika melihat tingkat spiritulitas manusia harus bisa melakukan sembah dari mulai
tingkat yang aling dasar yakni sembah raga (syariat). Sembah raga ini diartifisialkan untuk berusaha
khusnudzan dengan cara melatih dirinya dengan menjalankan perintah ajaran Islam dalam tataran
yang paling luar yakni syariat. tujuan dari sembah ini adalah membersihkan diri dari hal-hal dunia
untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt. Tingkat berikutnya adalah Sembah Cipta yakni
mengendalikan hati dan pikiran, hal ini masuk dalam kerangka tarekat, di mana salik harus berusaha
menjalankan laku suluk berupa mengendalikan hawa nafsu supaya hati dan pikiran menjadi tenang,
pesan Pakubawana untuk hal ini adalah mwudya pratina Ing batin.

Bahkan ia juga menandaskan untuk Aja sira gunung diri, ini masuk dalam kerangka ajaran
untuk menuju tingkat berikutnya yakni Sembah Jiwa. Di mana seseorang disadarkan bahwa pada
tingkatan ini hakikat diri sebagai makhluk Tuhan jiwa yang suci akan terpencar dalam setia tindakan
dan perilaku(Arps, 2018). Pada Makam ini masuk strata hakikat, orang yang sudah berada dalam
strata ini ia sudah tidak memikirkan bagaimana kesenangan duniawi dan mencari keuntungan untuk
dirinya sendiri. Ketika salik sudah mencapai strata yang ketiga ini mereka akan meningkat ke strata
yang keempat yakni sembah rasa, di mana khaliq dan mahluq sudah menyatu (Drewes, 2002), sifat-
sifat ketuhanan sudah diimpelemntasikan dalam kehidurpan mereka ini tercermin dalam Wulangreh
darapon mundabk Ing bud.

Pakubawana IV dengan kepenuhan sadar bahwa etika-sufisme yang wedarkan suaya
generasi muda muslim di masa yang akan datang untuk melakukan etik-sufisme berlandaskan ajaran
al-Quran dan Sunnah. Artinya ajaran yang usul tidak boleh ditingglkan untuk menemukan ke-dirian
setiap salik untuk menuju sangkan parannya (Bistara, 2022). Tentu hal ini sesuai dengan kerangka
yang dikembangkan oleh Hans George Gadamer bahwa suatu pengalaman bentuk reflektif dari
perasaan akan menghasilkan pengetahuan yang utuh. apa yang disampaikan oleh Pakubawana IV
dalam Serat Wulangreh tentu berasal dari pengalaman yang berorientasikan ke arah pengetahuan.
Di mana pengamalan ini berdasarkan perjumpaan dengan negativitas yakni kekuatan yang lebih

besar dalam hal ini Allah Swt.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 53


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

Bahkan bahasa yang digunakan oleh Pakubawana IV dalam lanscape Gamader adalah
sebuah ruang pertemuan dialogis antara Aku dan dunia bahkan kesatuan relasional paling otentik
di antara ke duanya (Gadamer, 20006). Bahasa yang disampaikan oleh Sunan adalah bahasa Tuhan,
artinya mereka yang sudah mencapai tajap Sembah Rasa sudah bisa merasakan bahasa-bahasa
Ilahiah untuk dimanifestasikan dalam kehidupannya di dunia yang nyata. Inilah konsep etik-sufistik
Wulangreh, ajaran disampaikan dengan etika-etika masyarakat dengan bahasa Tuhan yang

membumi, memanusia sesuai dengan wilayah dan kebudayaannya.

Piwulang Etik-Sufistik Bagi Para Salik

Kerja-ketja ruhaniyah dalam membentuk tatanan masyarakat yang utuh kini sudah mulai
terlupakan. Generasi muda muslim sudah abai terhadap keutuhan jati dirinya yang sudah kian luruh
digerus oleh perkembangan zaman. Sunan sudah menunjukkan betapa susahnya menjadi pemimpin
apalagi pemimpin setelah paliban nagari, sekaligus menjadi seorang petapa agung dengan menghayati
ayat demi ayat yang ada di dalam kitab suci al-Quran. Sunan menyadari ini pekerjaan yang berat
sebagai sang Pukinging Jagad yang tersemat dalam dirinya.

Kerja-ketja ruhaniyah ini dimulai dari pengembaraan, pencarian jati diri sebagai Santri
Lelanan mendalami ilmu pengetahuan agama yang arif, berjalan dengan laku suluk dari satu ulama
ke ulama yang lain dari satu tempat ke tempat yang lain. Kerja-kerja inilah yang sudah mulai
terabaikan oleh generasi muslim yang menggap dirinya sebagai muslim mdoern. Mungkin ini hal
karena polarisasi yang sudah menancap begitu mendalam, mengakar oleh kelompok kolonial. Di
mana memisahkan antara ulama dan umara contohnya peristiwa Pakepung yang terjadi pada masa
sunan. Bahkan yang luput dari kita pola yang dikembangkan oleh Glifford Geetz dalam bukunya
The Religion of Java membabar bagaimana masyarakat Jawa dibagi menjadi tiga bagian yakin rriyayi,
santri dan abangan (Geertz, 1976). Ini hal yang mustahil, visi intelektual yang didasarkan atas politik
orientalis, yang lupa dari ingatan kita adalah pada masa sunan, tidak ada masyarakat Jawa yang
trikotomis, seperti yang dikatakan oleh Geertz itu, priyayi, santri, dan abangan. Mereka sudah
menubuh menjadi satu, menjadi masyarakat Jawa yang mempertahankan identitasnya sebagai Jawa,
sebagai muslim.

Trikotomi ini yang kemudian membuat santri bahkan lebih luas kelompok yang menjaga
tatanan itu terpental jauh dari sistem kenegaraan yang ada, mereka dianggap tidak memiliki
kemampuan yang sama seperti kelompok priyayi (pengertian hari ini) dalam membangun tatanan
negara ini yang sudah jauh dari akar ke-diri-annya yang sejati. Apalagi kelompok yang satunya
disebut oleh Geertz sebagai abangan, mereka akan dicampakkan bahkan sering menjadi korban

dari pola-pola politik yang dipermainkan oleh kelompok elit politik (Ricklefs, 2007).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 54


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

Padahal kita bisa melihat rekam jejak mereka (abangan) yang tidak jauh dari era sang Sunan,
Perang Jawa (1825-1830) kelompok yang disebutkan oleh Geertz sebagai abangan, mereka
menubuh menjadi satu dengan jaringan santri bahkan jaringan tarekat dan membaur dengan para
priyayi dalam melawan kelompok kolonial (Carey, 2012) . Inilah identitas yang sesungguhnya,
identitas yang kemudian menjadikan bangsa ini memiliki ke-diri-an yang jelas tidak terpolarisasi
oleh kebudayaan manapun baik yang datangnya dari Timur Jauh ataupun yang datangnya dari Barat.

Bahkan yang lupa dari ingatakan, bahwa Sunan mengajarkan al-Quran sebagai kitab suci
tidak hanya untuk dihafal, dirapal tetapi nilai-nilai al-Quran harus menubuh dalam ke-diri-an insan
muslim. Hal ini bisa dilihat dalam setiap piwulang yang guratkan oleh sang sunan sebagai wejangan
dalam etika dan norma. Perbedaan dengan kondisi hari ini tampak jelas dalam realitas masyarakat
kita, di mana banyak orang berlomba-lomba merapal dan menghafal ayat-ayat suci. Namun,
sebagian dari mereka menunjukkan norma dan perilaku yang tidak mencerminkan nilai-nilai yang
terkandung dalam kitab suci tersebut. Sunan (kemungkinan merujuk pada Sunan Kalijaga atau
Sunan Bonang) mengingatkan bahwa dalam memahami ilmu al-Qut’an, nora kena den awnr—tidak
bisa dilakukan secara serampangan. Ungkapan ini merupakan bagian dari etika sufistik dalam ajaran
Islam-Jawa yang bersifat kaffah dan menekankan kesatuan antara pengetahuan, pemahaman batin,

dan perilaku etis.

KESIMPULAN

Sebagai seorang santri lelana yang kemudian menjalankan perintah ajaran agamanya dengan
taat, menjadi ushwah bagi masyarakat yang lain, Pakubawana IV tetap menjadi pribadi andap ashar.
Hal ini sesuai dengan piwulang yang diwedarkan dalam Serat Wulangreh. Arketipe yang ada di dalam
Serat Wulangreh berlandaskan pada jarang al-Quran, Sunnah, Ijma dan Qiyas. Ini ditandaskan
dengan jelas di bait-bait Wulangreh, bahwa seorang muslim yang baik tidak akan menjadi manusia
utuh ketika meninggalkan salah satu dari keempat hukum Islam itu. Agama bukan hanya menjadi
luarannnya saja bagi seorang muslim, tetapi juga menjadi tingkah dan perilaku etik-sufistik yang
menubuh dalam setiap sanubari ke-dirinya. Maka tidak salah, konsep etika yang dikembangkan oleh
Sunan Pakubawana IV adalah konsep sufisme atau tasawuf, salah satu aspek dalam ajaran Islam
berupa ihsan dan inilah yang paling subtil bagi setiap muslim saleh. Seorang muslim akan menjadi
uswah bagi kelompok masyarakatnya ketika melakukan konsep-konsep tasawuf yang diajarkan di
dalam agama Islam. Karena konsep ini yang akan menghantarkan mereka menuju Janma Utama
(insan al-kamil) yang siap menaburkan sifat-sifat ketuhanan di dalam dirinya ke alam semesta

sebagali jagad alit.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 55


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

DAFTAR PUSTAKA

Aguk Irawan M.N. (2018). Akar Se¢jarah Etika Pesantren di Nusantara. Pustaka IMaN.

Arps, B. (2018). The Benefits of Purity in Amarta and Surakarta: The Shadowplay of Bima Suci,
1817-1818. Transformation of Religions as Reflected in Javanese Texcts, TT—102.

Bistara, R. (2016). Hubungan Sosial Dan Keagamaan Antara Petani, Santri, Dan Priyayi: Menguak
Piwulang R. Ng Yasadipura II Terkait Kedudukan Seorang Jawa- Islam. Jurnal Iimu Agama :
Mengkaji Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 1-23.

Bistara, R. (2022). Sangkan Paraning Dumadi Sebagai Laku Salik dalam Serat Sabdajati R.Ng
Ronggowarsita. SHAHIH:  Journal — of  Islamicate — Multidisciplinary,  7(2), 139-150.
https://doi.org/10.22515/SHAHIH.V712.5698

Budiono Hadi Sutrisno. (2007). Misi Pengislaman di Jawa: Sejarah Walisongo. Graha Pustaka.
Clifford Geertz. (1976). The Religion of Java. Univercity of Chichago Press.

Daryanto, J. (n.d.). Gamelan sekaten dan penyebaran islam di jawa. 14, 32—40.

Elizabeth D. Inandiak. (2008). Centhini: Kekasih Yang Tersembunyi. Babad Alas.

G.J.W Drewes. (2002). Perdebatan W alisongo Seputar Makrifatullah. ALFIKR.

Hans-Georg Gadamer. (2000). Truth And Method. Continuum.

Irfan Afifi. (2020). Saya, Jawa, dan Islam (5th ed.). Poncer.

Irfan Afifi dkk. (2021). Suiuk Kebudayaan Indonesia. Buku Langgar.

Kuntowijoyo. (1991). Paradigma Islam Intrepretasi Untuk Aksi. Mizan.

M.R.C Ricklefs. (1974). Jogiakarta Under Sultan Mangkubumi 1749-1792, A History of The Division of
Java. Oxford University Press.

M.R.C Ricklefs. (2007). Polarizing Javanese Society, Islamic and other Visions (¢c. 1830-1930). NUS Press.

M.R.C Ricklefs. (2013). Mengislamkan Jawa, Sejarab Islamisasi di |awa dan Penentangnya dari 1930 Sampai
Sekarang. Serambi.

Mahfud, I. (2016). Kajian nilai-nilai Islam tembang dhandhang gula dalam serat wulang reh karya
Sti Susuhunan Paku Buwana IV. Muaddib: Studi Kependidikan Dan Keislaman, 03(02), 37-55.

Moleong, J. L. (2010). Metode Penelitian Kualitatif. Remaja Rosda Karya.

Muhammad Ari Knto Wibowo dkk. (2017). Pemanfaatan Bunyi Bahasa Dalam Serat Wulang Reh
Karya Pakubuwana Iv (Kajian Stilistika). THAQAFIYYAT, 18(1), 17-23.

Mustopa. (2021). SERAT WULANGREH: Akulturasi Agama dengan Budaya Lokal. In Pustaka
Turarst Press. Pustaka Turarst Press.

Nancy K. Florida. (2020). Jawa-Islam di Masa Kolonial: Suluk, Santri, dan Pujangga Jawa. Buku Langgar.

Pakubawana IV. (1991). Serat Wulangreh. Dahara Prize.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 56


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Bistara
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh

Peter Carey. (2012). Kuasa Ramalan: Pangeran Diponegoro dan Akhir Tatanan Lama di Jawa, 1785-1855.
KPG.

Poerbotjaraka. (1957). Kapoestakaan Djawa. Amsterdam.

Prafitralia, A. (2013). Peran Jiwa Dalam Meraith Kesempurnaan Hidup Perspektif Serat Wulangreh.
Dakwatuna, 2(2), 50-63.

Raha Bistara. (2024). Sastra Sufistik Dari Kesusatraan Pesantren, Suluk, dan Kedanlatan Diri. Perisai Pena.

Ridin Sofwan dkk. (2000). Islamisasi di Jawa Walisongo, Penyebar Islam di Jawa, Menurut Penuturan Babad.
Pustaka Pelajar.

Santoso, T. A. (2023). The Concept of Moral Education (Comparative Study of the Book of
Ayyuhal Walad by Imam Ghazali and Serat Wulangreh by Pakubuwono 1V). Syntax ldea, 5(4),
418-433. https://doi.org/10.46799 /syntax-idea.v5i4.2165

Serat Centhini Latin 13 Jilid. (1998). Yayasan Centhini Y.

Shobron, S., & Setiawan, S. (2022). Values Education in Serat Wulangreh by Javanese King Pakoe
Boewono in the 18th Century. Proceedings of International Conference on Sustainable Innovation, July,
20-21.

Simuh. (2003). Islam dan Pergumulan Budaya Jawa. Teraju.
Supariadi. (2001). Kyai, Priyayi Di Masa Transisi. Pustaka Cakra Surakarta.

Wangsa, B. S., Sulistyo, E. T., & Suyanto, S. (2019). Makna Budi Pekerti Remaja pada Serat
Wulangreh Karya Pakubuwono IV: Pupuh Macapat Durma. Mudra Jurnal Seni Budaya, 34(3),
325-329. https://doi.org/10.31091 /mudra.v34i3.681

Widji Saksono. (1995). Mengislamkan Tanab Jawa: Telaah Atas Metode Dakwah W alisongo. Mizan.

Wauryantoro, A., Ambarwati, R., & Arifin, S. (2024). Kompetensi Pragmatik Dalam Serat
Wulangreh Karya Sri Susuhunan Pakubuwana Iv. Reflesi: Jurnal Riset Dan Pendidikan, 2(1), 34.
https://doi.org/10.25273 /refleksi.v2i1.18687

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 57


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

