
 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities 

Volume 01, Nomor 01, 2025: 45-57 
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu 

 

 
SUHU: Journal of Sufism and Humanities   Volume 01, Nomor 01, 2025: 45-57   | 45  

Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

Raha Bistara 
UIN Raden Mas Said Surakarta 

*Corresponding author’s email: raha.bistara@staff.uinsaid.ac.id  

 
Abstrak  
Artikel ini mengkaji bagaimana konsep etik-sufisme yang diwedarkan oleh Pakubuwana IV dalam wedaran 
Wulangreh. Konsep ajaran etik yang ada di dalam Serat Wulangreh berlandaskan dari al-Quran dan Sunnah 
sebagai sumber ajaran Islam. Konsep etik-sufisme ini diambil dari kerangka konsep tasawuf yang menjadi 
hal yang paling subtil di dalam kerangka ajaran Islam karena mengambil hal yang paling inti berupa batin. 
Ajaran sufisme yang dikembangkan oleh Pakubawana IV mengajarkan manusia untuk bisa berbuat baik, 
tidak melanggar larangannya, tidak tamak, tidak suka kepada hal yang sifatnya duniawi secara berlebihan dan 
menjaga supaya hatinya tetap bersih itu semua konsep ihsan. Dengan menggunakan metode library research 
dan kerangka teori hermeuntika yang dikembangkan oleh Gadamer, dengan kerangka piwulang dan ajaran 
merupakan suatu reaksi dari si pelaku yang ada hubungan horizontal kepada sang maha Aku untuk menerima 
ajaran itu sendiri yang di mana kemudian menjadi pengetahuan untuk diajarkan kepada masyarakat yang 
lebih luas. Maka konsep etik-sufisme menjadi pijakan bagi siapa saja terutama umat Islam secara luas untuk 
menemukan ke-diriannya dalam menjalankan laku suluk sebagai salik. Sebab etik-sufistik merupakan salah 
satu dari sekian banyak yang harus dilalui oleh manusia menuju manusia paripurna atau Janma Utama. 
Tahapan-tahapan ini harus dilewati oleh semua salik dari mulai tingkat yang paling rendah yakni sembah raga 
atau dalam tataran syariat, kemudian sembah cipta dalam tata tarekat, kemudian tangga berikutnya sembah karsa 
dalam tatanan makrifat dan sembah rasa dalam tataran hakikat. Kesemua tahapan ini harus dilewati untuk 
menemukan konsep man ‘arafa nafsahu faqad ‘arafah rabbah—konsep  sufisme yang ingin diwedarkan oleh 
Sunan demi terwujudnya manusia yang utuh. 

Kata kunci: pukubawana iv, wulangreh, etika, sufistik, hermenutika 

Abstract 
This article will discuss the concept of ethical Sufism as conveyed by Pakubuwana IV in the text Wulangreh. The ethical 
teachings found in Serat Wulangreh are grounded in the Qur’an and Sunnah as the foundational sources of Islamic teachings. 
This concept of ethical Sufism is derived from the framework of Sufism, which represents the most subtle dimension of Islamic 
teachings, as it focuses on the innermost aspect the soul. The Sufi teachings developed by Pakubuwana IV encourage individuals 
to act virtuously, to refrain from violating prohibitions, to avoid greed, to not excessively pursue worldly matters, and to keep 
the heart Ude all of which are components of the concept of ihsan. Using the method of library research and the hermeneutic 
theory developed by Gadamer, the framework of piwulang (Javanese teachings) and doctrine is seen as a reaction of the 
practitioner in a horizontal relationship with the Divine Self in order to receive the teaching, which then becomes knowledge to 
be passed on to the broader society. Thus, the concept of ethical Sufism serves as a foundation for anyone especially Muslims to 
discover their true selves in the path of suluk (spiritual journey) as a salik (spiritual seeker). Ethical Sufism is one of the many 
essential paths that humans must take in order to become a complete human being, or Janma Utama. These stages must be 
passed through by every salik, starting from the lowest level, sembah raga (physical worship) in the realm of sharia, followed 
by sembah cipta (mental worship) in the realm of tariqa, then sembah karsa (worship through will) in the realm of ma'rifa, 
and finally sembah rasa (worship through inner feeling) in the realm of haqiqa. All of these stages must be passed in order 
to reach the concept of man ‘arafa nafsahu faqad ‘arafa rabbahu. This is the concept of Sufism that the Sunan wished to 
impart for the realization of a complete human being. 

Keywords: Pakubuwana IV, Wulangreh, Ethics, Sufism, Hermeneutics 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:raha.bistara@staff.uinsaid.ac.id


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 46  

PENDAHULUAN 

Kerajaan Mataram Islam, khususnya Kasunanan Surakarta tidak bisa dilepaskan dari grand 

desain para Wali penyebar Islam di tanah Jawa, terkhusus Kanjeng Sunan Kalijaga (Sutrisno, 2007). 

Prinsip membangun peradaban yang dilakukan oleh para raja-raja Mataram Islam selalu 

berlandaskan atas al-Quran dan Sunnah (Irawan, 2018; Sofwan, 2000). Bukan berdasarkan 

pandangan dunia yang lain. Pandangan ini merupakan warisan para penyebar agama Islam sesudah 

runtuhnya tatanan lama Jawa, Majapahit, yang sudah tidak membekas lagi dalam sanubari ke-dirian 

masyarakat Jawa (Saksono, 1995; Sofwan, 2000). Bahkan Poerbatjaraka menjelaskan hal ini sudah 

menjadi kehendak Tuhan tersiarnya agama Islam di Jawa dengan bersamaan adanya zaman 

kekacauan di tubuh kerjaan lama Majapahit yang kemudian hancur tidak meninggalkan peradaban 

sedikit pun. Di mana para cendekiawan, kaum intelektual Jawa masuk Islam yang di mana seiring 

berjalannya waktu menjadi kerajaan dan pusat kebudayaan Islam Jawa (Poerbotjaraka, 1957). Hal 

ini kemudian senada dengan Simuh yang menjelaskan para elit cendekiawan Jawa yang berada di 

pesisir Utara Jawa dan pedalaman Jawa mencercap ajaran Islam Klasik dan kemudian menyakininya 

menjadi suatu ajaran yang utuh untuk disebarkan ke masyarakat secara luas (Simuh, 2003). 

Kasunanan Surakarta menjadi salah satu corak yang disebutkan oleh Poerbajaraka dan 

Simuh itu. Secara legal formal memang merupakan sebuah kerajaan yang bercorak keislaman. Ciri 

sebagai kerajaan Islam dapat dilihat dari adanya jabatan penghulu, dan abdi dalem ngulama dalam 

birokrasi kerajaan, berlakunya peradilan surambi yang didasarkan pada hukum atau ajaran Islam 

penggunaan gelar Sayidin Panatagama oleh Sunan dan berdirinya Masjid Agung di lingkaran keraton. 

Bahkan tidak hanya itu, banyak upacara keraton yang bercorak islami, seperti misalnya garebeg yang 

dipandang sebagai upacara yang besar (Daryanto, n.d.). Paku Buwana IV, membangun tatanan 

pemerintahannya dilandaskan pada ajaran Islam yang kaffah. Sebab ia diwarisi tatanan pemerintahan 

Mataram Islam buah hasil perpecahan dalam dinding-dinding keraton yang akhirnya membelah 

Mataram Islam menjadi dua, antara Surakarta dan Yogyakarta. Meskipun demikian, dalam 

memerintah wilayahan kauman tidak bisa lepas dari grand desain besar Mataram Islam, bahkan 

tinggalannya bercorak Islam yang murni. Hal ini bisa disaksikan dengan lahirnya piwulang-piwulang 

bercorak sastra Islam Jawa yang sampai detik ini masih bisa kita pelajari (Ricklefs, 2013). 

Pada masa ini, Yasadipura I sebagai pujangga ulung dalam melahirkan karya sastra Islam 

Jawa sudah diangkat menjadi pujangga keraton, berkat jasanya kepustakaan Jawa lama kembali 

dianggit ke dalam bahasa Jawa baru abad pertengahan tinggalan para Wali, seperti Kakawain 

Ramayana, Barathayuda dan lainnya. Bahkan pujangga ini menulis Serat Menak Amir Hamzah, 

Tajussalatin, Serat Ambiya dan lain sebagainya (Bistara, 2016; Bistara, 2024). Tidak hanya itu, 

Pujannga juga mendampingi raja ini dalam menorehkan ensiklopedis sastra Islam Jawa yang tiada 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 47  

tandingannya, Serat Centhini. Bahkan tidak hanya sang pujangga, Raja Sendiri Pakubawana IV 

mengguratkan karya sastra Islam Jawa yang berisi piwulang nasihat moral etis sufistik berupa Serat 

Wulangreh (Shobron & Setiawan, 2022). 

Serat Wulangreh yang berisi etika-sufistik untuk masyarakat secara luas, khususnya bagi 

generasi muda muslim ternyata membangkitkan semangat intelektual untuk mencercap dan 

mendiskusikan bagaimana kerangka yang disampaikan oleh raja Surakarta itu, dari mulai masalah 

keislaman, moral-etik, pendidikan sampaikan kepada linguistik. Pemerhati dan peneliti itu antara 

lain ada Edy Trisulistyo, Aris Wuryantoro dkk, Brememara Sekar Wangsa dkk, Anisah Prafitralia, 

Aris Wuryantoro dan Muhammad Ari Kunto (Wibowo et al., 2017; Prafitralia, 2013; Wangsa et al., 

2019; Wuryantoro et al., 2024). Mereka dengan teliti menjelajah makna mendalam Serat Wulangreh 

dari berbagai macam perseptif dalam mulai pendidikan, linguistik, psikologi, tetapi belum ada di 

antara mereka yang merambah dalam dunia Etika-Sufistik terkait bagaimana sufisme menjadi 

arketipe bagi cara pandangan sang raja meorehkan karya itu. Oleh sebab itu, karya ini ingin menggali 

lebih mendalam terkait ajaran Etik sifufisme Pakubawana dalam Serat Wulangreh. 

METODE 

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan library research (Moleong, 2010) di mana sumber 

primer yang digunakan karya dari Sunan Pakubawana IV sendiri yakni Serat Wulangreh. Sedangkan 

sumber sekundernya diambil dari penelitian sebelumnya baik berupa buku dan jurnal. Teori yang 

digunakan dalam penelitian ini menggunakan hermeuntika yang dikembangkan oleh Hans-Georg 

Gadamer. Konsep yang dikembangkan oleh Gadamer berbicara mengenai pengalaman yang 

berorientasi ke arah pengetahuan sebagai bentuk perasaan dan pengetahuan sebagai jasad data 

konseptual (Gadamer, 2006). Ditambah pengalaman dialektis direfleksikan dalam gerakan dan 

perjumpaannya dengan negativitas yang diperoleh dalam seluruh kebenaran tindakan penelaran. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Paku Bawana IV, Santri Lelana dan Sederet Kitab Islam Klasik 

Sebagai seorang santri lelanan, Paku Buwanana IV atau nama kecilnya Raden Mas Subadya 

menimba ilmu agama seperti anak raja pada umumnya. Seperti membaca al-Quran, menghafal 

surat-surat pendek, doa-doa dan sembahyang (Supariadi, 2001). Bahkan tak jarang, orang tua sunan 

mendatangkan guru agama ke keraton untuk mendidik secara langsung calon raja tersebut. Maka 

paradigma yang dipakai oleh sang putra mahkota adalah paradigma yang sesuai dengan nilai-nilai 

keislaman. Tak ayal, putra mahkota seperti santri pada umumnya mempelajari kitab Islam klasik 

sebagai bekal hidup ke depannya untuk memandang dunia yang begitu luas. Bahkan sederat kitab 

Islam klasik yang disebutkan dalam Serat Centhini dipelajari pada masa itu dan bisa ditemukan di 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 48  

lembaga pendidikan tradisional hari ini. Kitab klasik itu antara lain ada kitab Fiqih, Ushul Fiqh, 

Tauhid, Kitab Tafsir dan Tasawuf (sufisme). 

Mengenai Kitab Fiqh dan Ushul Fiqh, Serat Centhini di antaranya menyebutkan Kitab 

Mukarar, atau Kitab Al-Muharrar karya dari Muhammad al-Rifaii yang digunakan secara luas oleh 

Madzab Syafii. Kitab Sujak, istilah Jawa dari Kitab Mukhtasar fil Tikh ala Madhab al-Imam al-Shafii 

karya Abu Suja’. KItab Ibn Kajar merujuk pada kitab karangan Ibn Hajar al-Haitami yang berjudul 

Tuhfat al-Muntadj. Sehingga dalam pustaka tradisional Jawa kitab ini dikenal dengan nama Kitab 

Tuhpah. Kitab Ilah, dengan judul aslinya Kitab Idah fil Fikh, sedangkan ada juga Kitab Sukbah dan Kitab 

Sittin yang merujuk pada Kitab al-Sittun Mas’ala fil Fikh karangan Muhammad al Zahid al-Misri (Serat 

Centhini Latin 13 Jilid, 1998). Dalam kaitannya dengan akaidah dan tauhid, Serat Centhini 

menyebutkan tidak kurang dari delapan kitab yang dipelajari yakni Kitab Samarakandi yang merujuk 

pada kitab karya Ibrahima al-Samarakandi yang berujudul Bayan Akidat al-Usul, Kitab Durat, istilah 

Jawa dari Kitab Al-Durra karya Yusuf al-Sanusi al-Hasani. Kitab Talmisan yang juga dikenal dengan 

Kitab Tilmisani karya dari Umar bin Ibrahim Tilmisani. Kitab Asanusi yang ditulis oleh Al-Sanusi. 

Kitab Sail yang merujuk pada Kitab Masa’il karya Abu Latif al-Samarkandi. Kitab Patakul Mubin yang 

judul bahasa Arabnya Fathul Mubin yang ditulis oleh Ibrahim bin Muhammad al-Bajuri. Kitab Tasdik, 

yang berasal dari Kitab Bayan al-Tasdik. Dan, Kitab Juahiru yang merujuk pada Kitab al-Jawahir al-

Saniya fi Shar al-Sanusiyya yang ditulis oleh Abdullah al Sughayyir Suwaidan. 

Selain kitab Fiqh dan Tauhid, Serat Centhini juga menjelaskan beberapa kitab Tafsir seperti 

Tepsir Baelawi dan Tepsir Jalalen. Tepsir Baelawi, merupakan kitab tafsir karangan Abdullah bin Umar 

al-Baidlawi yang judul aslinya Anwar al-Tansil wa Asrar al-Ta’wil. Kita tahu bahwa kitab tafsir ini 

sangat terkenal di lingkungan pesantren bahkan sampai saat ini masih di kaji di lingkaran mereka. 

Satunya, Tepsir Jalalen juga sama, yang merujuk pada karya Jalal al-Din al-Mahali dan Jalal al-Din al-

Suyuti yang berujudul Tafsir al-Jalalaini.  Kitab tasawuf atau kitab sufisme banyak diceritakan dalam 

Serat Centhini, Tiga kitab sufisme penting yang bagi para santri masa silam, masa kini, hingga masa 

yang akan datang, antara lain Kitab Ulumodin, Adkiah, dan Insan Kamil. Kitab Ihya Ulmudin, kitab yang 

sangat populer di kalangan pesantren dan masyarakat secara luas. Hal ini banyak terbukti berbagai 

macam penerbit berusaha menerjemahkan kitab karangan Hujjatul Islam ini, Abu Hamid al-

Ghazali. Bahkan tak ayal, kitab ini menjadi salah satu rujukan penting bagi para penulis Primbon 

Jawa yakni para Wali, di abad ke XVI. Kitab Adkia, nama lain kitab ini Hidayat al-Adhkiya karya dari 

sufi kenamaan Zain al-Din Ali al-Malibari. Terakhir Kitab Insan Kamil, Kitab ini ada yang 

menyebutkan sebagai sufisme heterodoks karena mengajarkan ajaran Wahdah al-Wujud (kesatuan 

wujud)(Serat Centhini Latin 13 Jilid, 1998). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 49  

Melihat sederat kitab Islam klasik yang disebutkan di dalam Serat Centhini, tentu 

pengarangnya seorang muslim taat, pengamal ajaran Islam yang kaffah baik lahir maupun batin. 

Hal semacam demikian mafhum adanya, karena pengarang dari Serat Centhini kesemuanya berlatar 

pendidikan pesantren, Kita pahami bersama bahwa pada abad XIX pesantren menjadi pusat 

pengajaran kitab Islam klasik dan pusat olah kamanungsan. Kiai Yasadipura I misalanya, sebelum 

mengabdikan diri sebagai kapujanggan pada Keraton Kasunan Kartasura-Surakarta, selama hampir 

tujuh tahun mendalami ilmu agama dan menempa kemanusiaannya di Pesantren Kedhu di bawah 

Kiai Anggamaya (Nancy K. Florida, 2020). Penulis yang lain, Raden Ngabehi Sastradipura tidak 

saja melakukan pendidikan pesantren di Jawa, tetapi juga melawat ke Makkah. Bahkan, selepas 

santri lelanannya, R.Ng Sastradipur mengganti namanya menjadi Kiai Haji Ahmad Ilhar. Melihat 

latar pendidikan yang dimiliki oleh para penulis Serat Centhini, wajar jika mereka benar-benar 

memahami kitab Islam klasik yang biasa diajarkan di lingkungan pesantren. Ini berarti, Serat Centhini 

benar-benar membela pentingnya hukum Syar’iah, berkebalikan dengan statement para javanolog 

kenamaan itu seperti Elisabeth D. Inandiak yang menyatakan bahwa Centhini bukanlah sastra Islam 

melainkan hanya serat yang berbicara soal nafsu semata (Inandiak, 2008). 

Islam-Jawa yang di Amalkan 

Serat Centhini mewartakan bahwasanya keraton tidak bisa dilepaskan dari ajaran keislalaman 

dalam hal ini Syariah. Hal ini nampak terlihat dari deretan kitab fiqh. tauhid dan tasawuf yang 

diajarkan lembaga negara ini. Bahkan juga ditandaskan Syariah sebagai jalan utama untuk menuju 

pengenalan Tuhan yang lebih mendalam. Bahkan, tokohnya Syaikh Amongraga memberikan 

wejangan kepada Ken Tambang Raras, sebagai berikut: 

Ywa pepeka kang jatmika ngilmi - jatmika ning ilmu iku sarak - iya sarengat yektine - lawan 
tarekatepun - kang minangka wadhah sakalir - dene ngilmu hakikat - lan maripatepun - minangka wiji 
nugraha - wiji yen tan tumenem wawadhah becik - bungik nugrahanira - mulane yayi den ati-ati - 
sarengatira kudu santosa - asare akeh pedahe - away langgar ing ngelmu - yen keprecet ambilaeni - 
murungaken kasidan - dene langgar iku - hakekat ninggal sarengat - iku akeh langar pangarasane uwis 
- angrasa badan mulya (Serat Centhini Latin 13 Jilid, 1998). 

Syeh Amongraga menyatakan bahwa syariah bersama dengan tarekat merupakah wadhah 

(tempat) untuk menanamkan makrifat dan hakikat sebagai perwujudan wiji nugraha (biji anugerah). 

Biji harus ditanam di tempat atau wadhah yang baik supaya tumbuhnya menjadi buah yang baik. 

Namun, jika wiji itu di tanam pada tempat (wadhah) yang jelek atau buruk, maka akan menghasilkan 

sesuatu yang buruk pula. Syariah sebagai wadhah atau tempat sekaligus dasar agama dengan 

demikian harus dipegang secara teguh dan dijalankan secara baik-baiknya secara terus menerus, 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 50  

karena ini menjadi pijakan awal bagi siapa saja yang ingin memasuki tangga spiritual berikutnya 

(Afifi, 2020). 

Sebagai seorang Raja, Paku Buwana IV menjalankan strata religiusitas itu yang kemudian 

harus diikuti oleh semua bawahannya bahkan masyarakat di sekitarnya. Hal ini yang kemudian PB 

IV tidak hanya dikenal sebagai pujangga yang mumpuni, tetapi juga dipercaya sebagai raja yang taat 

menjalankan ajaran agama Islam. Ketataan menjalankan ajaran Islam ini bisa disaksikan misalnya 

tidak pernah meninggalkan shalat lima waktu, salat jum’at, mengharamkan minuman keras dan 

candu, bahkan sering menjadi imam dan khatib dalam pelaksanaan shalat Jum’at. Bahkan ketaatan 

terhadap ajaran Islam sudah terlihat ketika sang raja masih menyandang sebagai putra mahkota 

sinuwun (Supariadi, 2001). Bahkan tidak hanya ketaatannya terhadap ajaran agama, sejak muda 

sudah terbiasa dengan santri lelana dan mecintai ilmu pengetahuan agama. Ia sering menimba ilmu 

ke guru agama atau ke kiai bahkan mengundang langsung ke istana untuk mencercap pengetahuan 

yang arif itu. Sehingga tak ayal, keluasan dan pemahaman yang mendalam terhadap ajaran Islam 

dimiliki oleh sang raja ini (PB IV) hal ini bisa dilihat dari Serat-serat Piwulangnya seperti Serat 

Wulangreh, Wulang Putri, Wulang Tatakrama, Wulang Sunu, Wulang Dalem, dan Wulang Brata Sunu. 

Karya atau piwulang raja, kalau dicermati secara seksama, sangat menyesuaikan dengan ajaran 

Islam yakni al-Quran dan Sunnah. Bahkan tak jarang dalam karyanya langsung mengutip ayat suci 

al-Quran dan Sunnah untuk memperkuat nasehat yang disampaikannya. Hal semacam demikian 

menunjukkan bahwa sang sunan, memiliki pengetahuan yang luas nan mendalam tentang ajaran 

agama Islam, sehingga sang raja mendapat sebutan sebagai ratu ambeg wali mukmin. Piwulang Sunan 

Paku Buwana IV lebih menekankan pada ajaran moral dan etika dalam artian ajarannya lebih kepada 

memperbaiki tatanan moral dan akhlak yang sudah lagi tidak sesuai dengan tuntunan ajaran Islam 

yang berdasarkan pada ajaran syariah Islam. Penekanan pada ajaran syariah Islam dapat dilihat dari 

dasar nasehatnya yang selalu dikembalikan kepada al-Quran dan Sunnah (Santoso, 2023). Untuk 

melihat bagaimana al-Quran dan Sunnah dipakai oleh Sunan dalam memberikan piwulang di seluruh 

karya-karyanya kita akan menelisik satu dari sekian karya Sunan terkait piwulang moral dan etika 

Islam yakni Serat Wulangreh. 

Serat Wulang Reh selesai ditulis oleh Sunan Paku Buwana IV pada tahun 1735 Jawa di mana 

bertepatan dengan tahun 1808 M. Menurut cerita tutur dan dipercayai oleh masyarakat sekitar 

Wanareja atau sekarang dikenal dengan Desa Bekonang, Sukoharjo, penyusunan Serat Wulang Reh 

dilakukan di Masjid Wanareja atas bimbingan dari Kiai Imam Syuhada Apil Qur’an, di mana makam 

Kiai Imam Syuhada Apil Qur’an berada di daerah sekitar sana dan sifatnya hari ini tertutup, tidak 

sembarang orang bisa bertabarruq ke makam Kiai Imam. Kiai Imam Syuhada memang tercatat 

sebagai salah satu guru agama dari sang sunan. Gelar Apil Quran (hafal al-Quran) menandakan 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 51  

bahwa sang kiai memahami ajaran Islam scara mendalam salah satunya terkait dengan al-Quran. 

Bahkan, Kiai Imam juga dikenal sebagai seorang mufassir yang ulung, tak ayal jika Serat Wulang Reh 

corak piwulangnya tidak bisa dilepaskan dari kandungan kitab suci umat Islam itu. Kita bisa 

membaca dengan seksama salah satu bait dalam Serat Wulang Reh mengemukakan betapa 

pentingnya ajaran al-Quran.  

Bait Serat Tarjemahan 
jroning Kuran nggoning rasa dalam al-Quran terletak ajaran kebenaran yang hakiki 
nanging ta pilih ingkang uninga tetapi tidak sembarang orang dapat mengetahui 
kajaba lawan tuduhe   kecuali yang mendapat petunjuk Tuhan 
nora kena den awur   untuk tidak dipelajari secara asal-asalan 
ing satemah nora pinanggih   sebab, nanti pastinya tidak akan berhasil 
mundhak katalanjukan apabila terlanjur sudah jalan  
temah sasar susur  akibatnya akan tersesat 
yen sira ayun waskhita   jika kamu benar-benar ingin mengetahui 
sampurna ing badanira puniki   
sira anggugurua (Pakubawana IV, 1991). 

hakikat kesempurnaan hidup 
kamu harus belajar pada seorang guru 

Bait Serat di atas menandakskan bahwa Sunan Paku Buwana IV menandaskan nasihat etika 

dan moralnya berlandaskan kepada al-Quran. Bagi sang Sunan bagi siapa saja yang tidak ingin 

hidupnya tersesat dan tercela, maka hanya al-Quran yang dijadikan pedoman, dalam artian al-Quran 

bukan hanya dirapal dan diapal tetapi diimplementasikan dalam setiap sendi kehidupan. Sunan juga 

menadaskan, bagi siapa saja yang ingin memahami isi kandungan al-Quran seacara baik dan benar, 

mereka harus angguguru kepada pandhita kinasih atau seorang guru yang benar-benar dipilih oleh 

Allah Swt dalam menjalankan kalam-Nya (Mustopa, 2021).  

Sang Sunan, mungkin pada saat itu juga sudah menyadari banyak orang yang mengaku 

sebagai guru sejati, dengan sengaja mengangkat dirinya menjadi guru dan mengajarkan ilmu 

kesempurnaan. Bagi Sunan, sekali lagi membicarakan tentang ilmu kasampurnan harus 

berlandaskan pada dalil al-Quran, Sunnah, ijma dan Qiyas (Kuntowijoyo, 1991). Jika ada orang 

yang mengajarkan ilmu kasampurnan tanpa didasarkan pada hukum Islam, maka kebenarannya perlu 

disangsikan. Pentingnya mempelajari dan memahami isi al-Quran tidak hanya termaktub di dalam 

Serat Wulang Reh, tetapi juga ini bisa kita lihat dalam serat yang lain misalnya Serat Wulang Sunu. 

Adanya penekanan tentang pentingnya mempelajari dan memahami al-Quran menunjukkan bahwa 

sang Sunan sangat memperhatikan pendidikan agama dan tentu memiliki keimanan yang kuat 

terhadap agamanya. Hal ini jelas bertolak belakang dengan apa yang dibicarakan oleh M.C Ricklefs 

yang menyatakan bahwa sikap Sunan terhadap keberagamaan sangatlah nominal (M.R.C Ricklefs, 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 52  

1974). Serat-serat Piwulang yang ada ini menjadi bantahan yang keras atas stetement yang ditunjukan 

oleh Ricklefs itu yang pada kenyataannya sunan sangat taat terhadap ajaran agama Islam. 

Etik-Sufistik Arketipe Islam-Jawa 

Seperti yang sudah dijelaskan di atas bahwa arketipe Islam-Jawa yang dianggit oleh Sunan 

Pakubawanadari al-Quran, Sunnah, Ijma dan Qiyas. Hal ini yang disampaikan oleh Sunan dalam 

Seratnya, di mana seluruh sendi-sendi kehidupan yang dicita-citakan oleh sunan harus arketipenya 

Islam bukan berdasarkan pandangan dunia yang lain. Tentu hal ini menjelaskan bahwa seluruh 

piwulang, wewerah, yang dijelaskan oleh sunan untuk generasi di masa yang akan datang bercorak 

Islam sentra baik Syariah ataupun tasawuf, baik moral etik ataupun pengetahuan yang lainnya. Bisa 

kita ceramati secara seksama bagaimana moral-etik berlandaskan ajaran sufisme yang hanya diambil 

dari pupuh Kintahi dalam Serat Wulangreh ini.  

Bait Serat Tarjemahan 
Padha gulangen Ing kalbu Biasakan dalam hatimu 
Ing sasmita amrih lantip Dalam gelagat agar cerdik 
Aja pijer mangan nendra Jangan sering makan dan tidur 
Ing karawitan den kesthi Dalam keperwiraan pikirkanlah 
Pesunen sariranira Rajinkanlah dirimu 
Cegahen dhahar lan guling Kurangilah makan dan tidur 
Dania lakunireki Jadikanlah lakumu itu 
Lan aja pasukan-sukan Dan jangan berfoya-foya 
Anganggoa sawatawis Pakailah kira-kira 
Ala wateke wong suka Jelek watak orang yang suka 
Muda prayitna Ing batin Mengurangi kewaspadaan batin 
Yen wis tinitah wong agung Jika telah menjadi orang terhormat 
Aja sira gunung diri Janganlah menjadi tamak 
Aja leket lan wong ala Jauhilah orang jahat 
Kang ala lakunireki Yang jelek tingkah lakunya 
Nora urung ajak-ajak Tak ayal akan mengajak-ajak 
Satemah anunulari Akhirnya menulari 
Nadyan asor wijilipun Meski rendah derajatnya 
Yan kelakuawane becik Jika bertingkah laku baik 
Kalawan sugi Carita Dan banyak pengalamannya 
Carita kang dadi misil Pengamalan yang baik dicontoh 
Iku Pantes parekana Itu baik kaudekati 
Darapon mundhak Ing budi 
(Pakubawana IV, 1991) 

Agar bertambah ilmumu. 

 

 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 53  

Ajaran yang diguratkan oleh Pakubawana IV ini artketipenya dari tasawuf atau sufisme. Ia 

mengajarkan bagi kaula muda dalam etik sufistik hatinya untuk selalu berbuat baik khusnudhzan 

kepada siapa saja. Dirinya dalam melakukan praktek suluk untuk menuju sangkan paran, guna 

menemukan kualitas dirinya harus bisa mencegah dhahar lan guling artinya mengurangi makan dan 

tidur supaya bisa menemukan ke-diriannya yang utuh untuk menuju rabbah-Nya (Mahfud, 2016). 

Ini suatu proses manusia dalam menuju tingkat spiritual yang lebih tinggi atau bisa dikatakan untuk 

menjadi Janma Utama (Irfan Afifi dkk, 2021). 

Sebab, ketika melihat tingkat spiritulitas manusia harus bisa melakukan sembah dari mulai 

tingkat yang aling dasar yakni sembah raga (syariat).  Sembah raga ini diartifisialkan untuk berusaha 

khusnudzan dengan cara melatih dirinya dengan menjalankan perintah ajaran Islam dalam tataran 

yang paling luar yakni syariat. tujuan dari sembah ini adalah membersihkan diri dari hal-hal dunia 

untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt. Tingkat berikutnya adalah Sembah Cipta yakni 

mengendalikan hati dan pikiran, hal ini masuk dalam kerangka tarekat, di mana salik harus berusaha 

menjalankan laku suluk berupa mengendalikan hawa nafsu supaya hati dan pikiran menjadi tenang, 

pesan Pakubawana untuk hal ini adalah mudya pratina Ing batin.  

Bahkan ia juga menandaskan untuk Aja sira gunung diri, ini masuk dalam kerangka ajaran 

untuk menuju tingkat berikutnya yakni Sembah Jiwa. Di mana seseorang disadarkan bahwa pada 

tingkatan ini hakikat diri sebagai makhluk Tuhan jiwa yang suci akan terpencar dalam setia tindakan 

dan perilaku(Arps, 2018). Pada Makam ini masuk strata hakikat, orang yang sudah berada dalam 

strata ini ia sudah tidak memikirkan bagaimana kesenangan duniawi dan mencari keuntungan untuk 

dirinya sendiri. Ketika salik sudah mencapai strata yang ketiga ini mereka akan meningkat ke strata 

yang keempat yakni sembah rasa, di mana khaliq dan mahluq sudah menyatu (Drewes, 2002), sifat-

sifat ketuhanan sudah diimpelemntasikan dalam kehidurpan mereka ini tercermin dalam Wulangreh 

darapon mundahk Ing budi. 

Pakubawana IV dengan kepenuhan sadar bahwa etika-sufisme yang wedarkan suaya 

generasi muda muslim di masa yang akan datang untuk melakukan etik-sufisme berlandaskan ajaran 

al-Quran dan Sunnah. Artinya ajaran yang usul tidak boleh ditingglkan untuk menemukan ke-dirian 

setiap salik untuk menuju sangkan parannya (Bistara, 2022). Tentu hal ini sesuai dengan kerangka 

yang dikembangkan oleh Hans George Gadamer bahwa suatu pengalaman bentuk reflektif dari 

perasaan akan menghasilkan pengetahuan yang utuh. apa yang disampaikan oleh Pakubawana IV 

dalam Serat Wulangreh tentu berasal dari pengalaman yang berorientasikan ke arah pengetahuan. 

Di mana pengamalan ini berdasarkan perjumpaan dengan negativitas yakni kekuatan yang lebih 

besar dalam hal ini Allah Swt. 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 54  

Bahkan bahasa yang digunakan oleh Pakubawana IV dalam lanscape Gamader adalah 

sebuah ruang pertemuan dialogis antara Aku dan dunia bahkan kesatuan relasional paling otentik 

di antara ke duanya (Gadamer, 2006). Bahasa yang disampaikan oleh Sunan adalah bahasa Tuhan, 

artinya mereka yang sudah mencapai tajap Sembah Rasa sudah bisa merasakan bahasa-bahasa 

Ilahiah untuk dimanifestasikan dalam kehidupannya di dunia yang nyata. Inilah konsep etik-sufistik 

Wulangreh, ajaran disampaikan dengan etika-etika masyarakat dengan bahasa Tuhan yang 

membumi, memanusia sesuai dengan wilayah dan kebudayaannya. 

Piwulang Etik-Sufistik Bagi Para Salik 

Kerja-kerja ruhaniyah dalam membentuk tatanan masyarakat yang utuh kini sudah mulai 

terlupakan. Generasi muda muslim sudah abai terhadap keutuhan jati dirinya yang sudah kian luruh 

digerus oleh perkembangan zaman. Sunan sudah menunjukkan betapa susahnya menjadi pemimpin 

apalagi pemimpin setelah palihan nagari, sekaligus menjadi seorang petapa agung dengan menghayati 

ayat demi ayat yang ada di dalam kitab suci al-Quran. Sunan menyadari ini pekerjaan yang berat 

sebagai sang Pukinging Jagad yang tersemat dalam dirinya. 

Kerja-kerja ruhaniyah ini dimulai dari pengembaraan, pencarian jati diri sebagai Santri 

Lelanan mendalami ilmu pengetahuan agama yang arif, berjalan dengan laku suluk dari satu ulama 

ke ulama yang lain dari satu tempat ke tempat yang lain. Kerja-kerja inilah yang sudah mulai 

terabaikan oleh generasi muslim yang menggap dirinya sebagai muslim mdoern. Mungkin ini hal 

karena polarisasi yang sudah menancap begitu mendalam, mengakar oleh kelompok kolonial. Di 

mana memisahkan antara ulama dan umara contohnya peristiwa Pakepung yang terjadi pada masa 

sunan. Bahkan yang luput dari kita pola yang dikembangkan oleh Glifford Geetz dalam bukunya 

The Religion of Java membabar bagaimana masyarakat Jawa dibagi menjadi tiga bagian yakin rriyayi, 

santri dan abangan (Geertz, 1976). Ini hal yang mustahil, visi intelektual yang didasarkan atas politik 

orientalis, yang lupa dari ingatan kita adalah pada masa sunan, tidak ada masyarakat Jawa yang 

trikotomis, seperti yang dikatakan oleh Geertz itu, priyayi, santri, dan abangan. Mereka sudah 

menubuh menjadi satu, menjadi masyarakat Jawa yang mempertahankan identitasnya sebagai Jawa,  

sebagai muslim. 

Trikotomi ini yang kemudian membuat santri bahkan lebih luas kelompok yang menjaga 

tatanan itu terpental jauh dari sistem kenegaraan yang ada, mereka dianggap tidak memiliki 

kemampuan yang sama seperti kelompok priyayi (pengertian hari ini) dalam membangun tatanan 

negara ini yang sudah jauh dari akar ke-diri-annya yang sejati. Apalagi kelompok yang satunya 

disebut oleh Geertz sebagai abangan, mereka akan dicampakkan bahkan sering menjadi korban 

dari pola-pola politik yang dipermainkan oleh kelompok elit politik (Ricklefs, 2007).  

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 55  

Padahal kita bisa melihat rekam jejak mereka (abangan) yang tidak jauh dari era sang Sunan, 

Perang Jawa (1825-1830) kelompok yang disebutkan oleh Geertz sebagai abangan, mereka 

menubuh menjadi satu dengan jaringan santri bahkan jaringan tarekat dan membaur dengan para 

priyayi dalam melawan kelompok kolonial (Carey, 2012) . Inilah identitas yang sesungguhnya, 

identitas yang kemudian menjadikan bangsa ini memiliki ke-diri-an yang jelas tidak terpolarisasi 

oleh kebudayaan manapun baik yang datangnya dari Timur Jauh ataupun yang datangnya dari Barat.  

Bahkan yang lupa dari ingatakan, bahwa Sunan mengajarkan al-Quran sebagai kitab suci 

tidak hanya untuk dihafal, dirapal tetapi nilai-nilai al-Quran harus menubuh dalam ke-diri-an insan 

muslim. Hal ini bisa dilihat dalam setiap piwulang yang guratkan oleh sang sunan sebagai wejangan 

dalam etika dan norma. Perbedaan dengan kondisi hari ini tampak jelas dalam realitas masyarakat 

kita, di mana banyak orang berlomba-lomba merapal dan menghafal ayat-ayat suci. Namun, 

sebagian dari mereka menunjukkan norma dan perilaku yang tidak mencerminkan nilai-nilai yang 

terkandung dalam kitab suci tersebut. Sunan (kemungkinan merujuk pada Sunan Kalijaga atau 

Sunan Bonang) mengingatkan bahwa dalam memahami ilmu al-Qur’an, nora kena den awur—tidak 

bisa dilakukan secara serampangan. Ungkapan ini merupakan bagian dari etika sufistik dalam ajaran 

Islam-Jawa yang bersifat kaffah dan menekankan kesatuan antara pengetahuan, pemahaman batin, 

dan perilaku etis. 

KESIMPULAN 

Sebagai seorang santri lelana yang kemudian menjalankan perintah ajaran agamanya dengan 

taat, menjadi ushwah bagi masyarakat yang lain, Pakubawana IV tetap menjadi pribadi andap ashar. 

Hal ini sesuai dengan piwulang yang diwedarkan dalam Serat Wulangreh. Arketipe yang ada di dalam 

Serat Wulangreh berlandaskan pada jarang al-Quran, Sunnah, Ijma dan Qiyas. Ini ditandaskan 

dengan jelas di bait-bait Wulangreh, bahwa seorang muslim yang baik tidak akan menjadi manusia 

utuh ketika meninggalkan salah satu dari keempat hukum Islam itu. Agama bukan hanya menjadi 

luarannnya saja bagi seorang muslim, tetapi juga menjadi tingkah dan perilaku etik-sufistik yang 

menubuh dalam setiap sanubari ke-dirinya. Maka tidak salah, konsep etika yang dikembangkan oleh 

Sunan Pakubawana IV adalah konsep sufisme atau tasawuf, salah satu aspek dalam ajaran Islam 

berupa ihsan dan inilah yang paling subtil bagi setiap muslim saleh. Seorang muslim akan menjadi 

uswah bagi kelompok masyarakatnya ketika melakukan konsep-konsep tasawuf yang diajarkan di 

dalam agama Islam. Karena konsep ini yang akan menghantarkan mereka menuju Janma Utama 

(insan al-kamil) yang siap menaburkan sifat-sifat ketuhanan di dalam dirinya ke alam semesta 

sebagai jagad alit. 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 56  

DAFTAR PUSTAKA 

Aguk Irawan M.N. (2018). Akar Sejarah Etika Pesantren di Nusantara. Pustaka IMaN. 

Arps, B. (2018). The Benefits of Purity in Amarta and Surakarta: The Shadowplay of Bima Suci, 
1817-1818. Transformation of Religions as Reflected in Javanese Texts, 77–102. 

Bistara, R. (2016). Hubungan Sosial Dan Keagamaan Antara Petani, Santri, Dan Priyayi: Menguak 
Piwulang R. Ng Yasadipura II Terkait Kedudukan Seorang Jawa- Islam. Jurnal Ilmu Agama : 
Mengkaji Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 1–23. 

Bistara, R. (2022). Sangkan Paraning Dumadi Sebagai Laku Salik dalam Serat Sabdajati R.Ng 
Ronggowarsita. SHAHIH: Journal of Islamicate Multidisciplinary, 7(2), 139–150. 
https://doi.org/10.22515/SHAHIH.V7I2.5698 

Budiono Hadi Sutrisno. (2007). Misi Pengislaman di Jawa: Sejarah Walisongo. Graha Pustaka. 

Clifford Geertz. (1976). The Religion of Java. Univercity of Chichago Press. 

Daryanto, J. (n.d.). Gamelan sekaten dan penyebaran islam di jawa. 14, 32–40. 

Elizabeth D. Inandiak. (2008). Centhini: Kekasih Yang Tersembunyi. Babad Alas. 

G.J.W Drewes. (2002). Perdebatan Walisongo Seputar Makrifatullah. ALFIKR. 

Hans-Georg Gadamer. (2006). Truth And Method. Continuum. 

Irfan Afifi. (2020). Saya, Jawa, dan Islam (5th ed.). Poncer. 

Irfan Afifi dkk. (2021). Suluk Kebudayaan Indonesia. Buku Langgar. 

Kuntowijoyo. (1991). Paradigma Islam Intrepretasi Untuk Aksi. Mizan. 

M.R.C Ricklefs. (1974). Jogjakarta Under Sultan Mangkubumi 1749-1792, A History of The Division of 
Java. Oxford University Press. 

M.R.C Ricklefs. (2007). Polarizing Javanese Society, Islamic and other Visions (c. 1830-1930). NUS Press. 

M.R.C Ricklefs. (2013). Mengislamkan Jawa, Sejarah Islamisasi di Jawa dan Penentangnya dari 1930 Sampai 
Sekarang. Serambi. 

Mahfud, I. (2016). Kajian nilai-nilai Islam tembang dhandhang gula dalam serat wulang reh karya 
Sri Susuhunan Paku Buwana IV. Muaddib: Studi Kependidikan Dan Keislaman, 03(02), 37–55. 

Moleong, J. L. (2010). Metode Penelitian Kualitatif. Remaja Rosda Karya. 

Muhammad Ari Knto Wibowo dkk. (2017). Pemanfaatan Bunyi Bahasa Dalam Serat Wulang Reh 
Karya Pakubuwana Iv (Kajian Stilistika). THAQÃFIYYÃT, 18(1), 17–23. 

Mustopa. (2021). SERAT WULANGREH: Akulturasi Agama dengan Budaya Lokal. In Pustaka 
Turarst Press. Pustaka Turarst Press. 

Nancy K. Florida. (2020). Jawa-Islam di Masa Kolonial: Suluk, Santri, dan Pujangga Jawa. Buku Langgar. 

Pakubawana IV. (1991). Serat Wulangreh. Dahara Prize. 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Bistara 
Etika Sufisme Pakubuwana IV: Piwulang dalam Serat Wulangreh 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 45-57 | 57  

Peter Carey. (2012). Kuasa Ramalan: Pangeran Diponegoro dan Akhir Tatanan Lama di Jawa, 1785-1855. 
KPG. 

Poerbotjaraka. (1957). Kapoestakaan Djawa. Amsterdam. 

Prafitralia, A. (2013). Peran Jiwa Dalam Meraih Kesempurnaan Hidup Perspektif Serat Wulangreh. 
Dakwatuna, 2(2), 50–63. 

Raha Bistara. (2024). Sastra Sufistik Dari Kesusatraan Pesantren, Suluk, dan Kedaulatan Diri. Perisai Pena. 

Ridin Sofwan dkk. (2000). Islamisasi di Jawa Walisongo, Penyebar Islam di Jawa, Menurut Penuturan Babad. 
Pustaka Pelajar. 

Santoso, T. A. (2023). The Concept of Moral Education (Comparative Study of the Book of 
Ayyuhal Walad by Imam Ghazali and Serat Wulangreh by Pakubuwono IV). Syntax Idea, 5(4), 
418–433. https://doi.org/10.46799/syntax-idea.v5i4.2165 

Serat Centhini Latin 13 Jilid. (1998). Yayasan Centhini Y. 

Shobron, S., & Setiawan, S. (2022). Values Education in Serat Wulangreh by Javanese King Pakoe 
Boewono in the 18th Century. Proceedings of International Conference on Sustainable Innovation, July, 
20–21. 

Simuh. (2003). Islam dan Pergumulan Budaya Jawa. Teraju. 

Supariadi. (2001). Kyai, Priyayi Di Masa Transisi. Pustaka Cakra Surakarta. 

Wangsa, B. S., Sulistyo, E. T., & Suyanto, S. (2019). Makna Budi Pekerti Remaja pada Serat 
Wulangreh Karya Pakubuwono IV: Pupuh Macapat Durma. Mudra Jurnal Seni Budaya, 34(3), 
325–329. https://doi.org/10.31091/mudra.v34i3.681 

Widji Saksono. (1995). Mengislamkan Tanah Jawa: Telaah Atas Metode Dakwah Walisongo. Mizan. 

Wuryantoro, A., Ambarwati, R., & Arifin, S. (2024). Kompetensi Pragmatik Dalam Serat 
Wulangreh Karya Sri Susuhunan Pakubuwana Iv. Refleksi: Jurnal Riset Dan Pendidikan, 2(1), 34. 
https://doi.org/10.25273/refleksi.v2i1.18687 

 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

