IR Y RS SUHU: Journal of Sufism and Humanities
£ i

e (¢

v E Volume 01, Nomor 01, 2025: 31-44
<’\°~§'§ amé""&; https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam: Iman, Dosa, Perbuatan
Manusia, dan Sifat Tuhan

Auria Trisi Novi Ana*
UIN Raden Mas Said Surakarta

Nur Zika Fauziah
UIN Raden Mas Said Surakarta

Ilham Thoriq Hidayatullah
UIN Raden Mas Said Surakarta

*Corresponding authot’s email: nurzikafauziah18@gmail.com

Abstrak
Studi ini mengkaji kontestasi teologis dalam tradisi ilmu kalam sebagai bentuk upaya intelektual

umat Islam dalam merumuskan dan menjelaskan ajaran-ajaran akidah secara rasional dan sistematis.
Tema-tema sentral seperti dosa besar, iman, kehendak ilahi, perbuatan manusia, dan sifat-sifat
Tuhan menjadi titik krusial perdebatan antar mazhab teologis Islam. Dalam konteks ini, terdapat
perbedaan mendasar antara pandangan Mu’tazilah, Asy’ariyah, dan Maturidiyah. Perdebatan
mengenai kehendak dan perbuatan mencerminkan ketegangan antara konsep qadar dan ikhtiar
dalam menjelaskan hubungan antara otoritas ilahi dan kebebasan manusia. Sementara itu,
perbedaan dalam memahami sifat-sifat Tuhan menunjukkan kompleksitas pemikiran mengenai
apakah sifat-sifat tersebut berdiri independen atau inheren dalam zat Tuhan. Temuan ini
menegaskan bahwa ilmu kalam tidak hanya memainkan peran dalam menjaga ortodoksi teologis,
tetapi juga memperkaya khazanah intelektual Islam dalam memahami dimensi metafisika dan etika
secara mendalam.

Kata Kunci: asy’ariyah, jabariyah, maturidiyah, mu’tazilah, qadariyah.

Abstract
This study examines theological contestation within the tradition of Islamic kalam as an intellectual effort by Muslinm

scholars to articulate and systematize doctrinal teachings through rational inquiry. Central themes such as grave sin,
the nature of faith, divine will, human actions, and the attributes of God represent critical points of divergence among
major theological schools. Notably, the Mu ‘tazilite school espouses the doctrine of manzilah bayna al-manzilatayn
(an intermediate status) in relation to grave sinners, while the Ash ‘arites maintain that such individuals remain
believers as long as they continue to affirm faith in God inwardly. Debates surrounding divine will and human agency
illustrate the enduring tension between qadar (predestination) and ikbtiyar (free will) in explaining the relationship
between divine sovereignty and human autonomy. Furthermore, differing interpretations of God's attributes raise
complexc questions about whether such attributes are independent of or identical with the divine essence. This study
affirms that kalam not only functions as a guardian of theological orthodoxy but also enriches the intellectual tradition
of Lslam in its exploration of metaphysical and ethical dimensions.

Keywords: asy ariyab, jabariyah, maturidiyah, mu’tazilah, qadariyah.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01, Nomor 01, 2025: 31-44 | 31


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:nurzikafauziah18@gmail.com

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

PENDAHULUAN

Ilmu Kalam adalah salah satu cabang utama dalam kajian teologi Islam yang berfungsi
untuk membahas dan mempertahankan akidah Islam dengan pendekatan rasional dan
argumentative (Zuhri & Ula, 2015). Ilmu ini berkembang sebagai respons terhadap berbagai
tantangan intelektual yang dihadapi umat Islam sejak masa awal Islam, terutama dalam memahami
ajaran agama secara logis dan sistematis. Berbagai aliran dalam Ilmu Kalam muncul karena
perbedaan dalam menafsirkan konsep-konsep teologis utama, seperti dosa besar, iman dan kufur,
perbuatan Tuhan dan manusia, kehendak mutlak serta keadilan Tuhan, dan sifat-sifat Tuhan
(Nasution, 19806). Salah satu perdebatan klasik dalam Ilmu Kalam adalah mengenai status pelaku
dosa besar. Pertanyaan utamanya adalah apakah seorang Muslim yang melakukan dosa besar masih
dianggap beriman atau telah keluar dari Islam.

Aliran-aliran utama dalam Ilmu Kalam memiliki pandangan yang berbeda-beda mengenai
hal ini. Khawarij berpendapat bahwa pelaku dosa besar keluar dari Islam dan menjadi kafir.
Menurut mereka, iman harus sempurna dan tidak bisa dikompromikan dengan dosa besar (Hanafi,
1974). Murji’ah, sebaliknya, berpendapat bahwa pelaku dosa besar tetap beriman, dan hanya Allah
yang berhak menentukan hukumannya di akhirat (Ash-Shiddieqy. 1977). Mu’tazilah mengambil
jalan tengah dengan menyatakan bahwa pelaku dosa besar berada di antara iman dan kafir (wanzilah
baina manzilatain) artinya mereka tidak dianggap kafir tetapi juga bukan mukmin yang sempurna
(Madjid, 2008). Ablus Sunnah wal Jama'ah khususnya Asy’ariyah dan Maturidiyah, berpendapat
bahwa pelaku dosa besar tetap Muslim, tetapi imannya berkurang dan ia akan menerima hukuman
sesual dengan keadilan Tuhan (Zamaksyari, 2005). Perdebatan ini memiliki dampak besar terhadap
pemikiran Islam karena berkaitan dengan konsep keselamatan dan bagaimana umat Islam
memahami dosa serta tanggung jawab individu terhadap hukum-hukum Allah (Shihab, 2005).

Iman dan kufur merupakan dua konsep fundamental dalam Islam yang juga menjadi
perdebatan dalam Ilmu Kalam. Khawarij menganggap iman sebagai sesuatu yang bersifat mutlak,
sehingga jika seseorang melakukan dosa besar, imannya hilang dan ia menjadi kafir. Murji’ah
berpendapat bahwa iman adalah keyakinan dalam hati dan tidak terpengaruh oleh perbuatan. Oleh
karena itu, seseorang tetap mukmin meskipun melakukan dosa besar. Mu’tazilah mengaitkan iman
dengan amal perbuatan. Bagi mereka, iman bukan hanya sekadar keyakinan, tetapi juga harus
disertai amal yang sesuai. Jika seseorang melakukan dosa besar, imannya tidak sempurna, sehingga
ia berada di posisi antara mukmin dan kafir (Nasution, 1986). Ahlus Sunnah wal Jama’ah melihat
iman sebagai sesuatu yang bertingkat-tingkat. Iman bisa bertambah dengan ketaatan dan berkurang

dengan kemaksiatan, tetapi pelaku dosa besar tidak serta-merta keluar dari Islam (Rahkmat, 1991).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 32


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

Perbedaan pandangan ini menunjukkan bagaimana setiap aliran memahami hubungan antara
keyakinan dan amal dalam kehidupan beragama.

Masalah lain yang menjadi bahan diskusi dalam Ilmu Kalam adalah bagaimana memahami
perbuatan Tuhan dan perbuatan manusia, terutama dalam konteks takdir dan kebebasan manusia.
Jabariyah berpendapat bahwa manusia tidak memiliki kehendak bebas karena segala sesuatu telah
ditentukan oleh Tuhan. Mereka menganggap manusia sebagai makhluk yang “dipaksa” dalam
menjalankan takdirnya. Qadariyah, sebaliknya, berpendapat bahwa manusia memiliki kebebasan
penuh dalam berbuat dan bertanggung jawab atas perbuatannya tanpa ada intervensi dari Tuhan.
Mu’tazilah menekankan konsep keadilan Tuhan, sehingga manusia dianggap memiliki kehendak
bebas dalam berbuat baik atau buruk. Jika tidak, menurut mereka, Tuhan akan dianggap tidak adil
jika menghukum manusia atas perbuatan yang sebenarnya telah dipaksakan kepada mereka (Hanafi,
1974). Asy’ariyah mencoba menengahi perdebatan ini dengan konsep kasb (perolehan), yang
menyatakan bahwa Tuhan menciptakan perbuatan manusia, tetapi manusia memiliki peran dalam
“memperoleh” perbuatan tersebut (Ash-Shiddieqy, 1977). Kontestasi ini memiliki implikasi besar
terhadap pemahaman tentang takdir, keadilan, dan tanggung jawab manusia dalam Islam.

Terkait dengan masalah di atas, pertanyaan lain yang muncul adalah bagaimana memahami
kehendak mutlak Tuhan dalam hubungannya dengan keadilan-Nya.Jabariyah menekankan
kehendak mutlak Tuhan tanpa mempertimbangkan aspek keadilan dalam pengertian manusia.
Menurut mereka, apa pun yang dilakukan Tuhan pasti adil karena Tuhan tidak bisa dihakimi dengan
standar manusia. Mu’tazilah, sebaliknya, menekankan keadilan Tuhan sebagai prinsip utama.
Mereka berpendapat bahwa Tuhan harus bertindak adil, dan segala sesuatu yang diciptakan-Nya
harus memiliki alasan yang masuk akal. Asy’ariyah berpendapat bahwa Tuhan bebas melakukan apa
pun sesuai dengan kehendak-Nya, tetapi semua yang dilakukan Tuhan pasti baik, meskipun tidak
selalu bisa dipahami oleh manusia (Zamaksyari, 2005). Perbedaan ini menunjukkan bagaimana
aliran-aliran Ilmu Kalam mencoba memahami hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya dengan
perspektif yang berbeda-beda.

Sifat-sifat Tuhan juga menjadi pokok bahasan penting dalam Ilmu Kalam. Mu’tazilah
berpendapat bahwa Tuhan tidak memiliki sifat-sifat yang berdiri sendiri, karena itu akan
menimbulkan kesan bahwa ada sesuatu yang berdampingan dengan Zat Tuhan. Mereka memahami
sifat Tuhan sebagai manifestasi dari zat-Nya, misalnya Tuhan Maha Mengetahui bukan karena
memiliki sifat ilmu yang terpisah, tetapi karena Zat-Nya memang mengetahui segala sesuatu.
Asy’ariyah berpendapat bahwa Tuhan memiliki sifat-sifat yang berbeda dari Zat-Nya, tetapi sifat-
sifat ini tidak terpisah dari-Nya. Mereka mempertahankan konsep bahwa Tuhan memiliki sifat

seperti ilmu, kehidupan, dan kehendak yang hakiki (Madjid, 2008). Maturidiyah memiliki

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 33


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

pandangan yang mirip dengan Asy’ariyah tetapi dengan beberapa perbedaan dalam cara memahami
hubungan antara sifat dan zat Tuhan. Perbedaan pemahaman mengenai sifat Tuhan ini
berpengaruh terhadap cara umat Islam memahami konsep ketuhanan dan bagaimana mereka

beribadah kepada-Nya.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan kepustakaan
(library research). Metode ini dipilih karena fokus utama kajian adalah analisis terhadap pemikiran
teologis dalam Ilmu Kalam yang bersumber dari literatur klasik dan kontemporer Islam. Penelitian
ini bertujuan untuk memahami dan menjelaskan berbagai pandangan teologis dari aliran-aliran
dalam Ilmu Kalam mengenai isu-isu sentral seperti dosa besar, iman dan kufur, kehendak bebas
manusia, serta sifat-sifat Tuhan. Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri dari buku-buku
karya ilmuwan Muslim Indonesia, baik yang berupa karya asli maupun terjemahan, yang membahas
tema Ilmu Kalam secara mendalam. Di antara sumber-sumber tersebut adalah karya Harun
Nasution, Ahmad Hanafi, Hasbi Ash-Shiddieqy, Nurcholish Madjid, Asmuni Solihan Zamaksyari,
dan lain-lain. Selain itu, digunakan juga literatur klasik yang diterjemahkan oleh ulama atau
cendekiawan Indonesia.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan menelaah secara
sistematis isi dari buku, artikel, dan dokumen lain yang relevan. Analisis data dilakukan secara kritis
dan komparatif, yaitu dengan membandingkan pandangan dari berbagai aliran dalam Ilmu Kalam,
serta mengidentifikasi persamaan dan perbedaan dalam cara pandang terhadap konsep-konsep
teologis tersebut. Melalui metode ini, diharapkan dapat diperoleh pemahaman yang utuh dan
objektif mengenai dinamika pemikiran teologis dalam Ilmu Kalam serta kontribusinya terhadap

khazanah keilmuan Islam di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pandangan berbagai Aliran Ilmu Kalam mengenai status Pelaku Dosa Besar

Ilmu Kalam adalah salah satu cabang ilmu dalam Islam yang membahas tentang akidah dan
teologi Islam secara rasional. Salah satu perdebatan klasik dalam Ilmu Kalam adalah mengenai
status pelaku dosa besar. Perbedaan pandangan ini muncul akibat pertanyaan fundamental tentang
apakah seorang Muslim yang melakukan dosa besar tetap dianggap sebagai seorang “mukmin’ atau
menjadi “kafir”. Tiga aliran utama dalam Ilmu Kalam yang memiliki pandangan berbeda terkait isu
ini adalah Khawarij, Murji’ah, dan Mu’tazilah. Selain itu, Ahlus Sunnah wal Jama’ah (termasuk
Asy’ariyah dan Maturidiyah) juga memiliki pendapat tersendiri mengenai status pelaku dosa besar.

Berikut adalah penjelasan mengenai pandangan masing-masing aliran:

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 34


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

Pandangan Khawari: Pelakn Dosa Besar adalah Kafir

Khawarij adalah salah satu kelompok dalam Islam yang muncul pada abad pertama
Hijriyah. Mereka dikenal sebagai kelompok yang sangat ketat dalam memandang hukum
Islam.Menurut Khawatij, seorang Muslim yang melakukan dosa besar, seperti membunuh, berzina,
atau meninggalkan salat, dianggap telah keluar dari Islam dan menjadi kafir. Dengan kata lain, bagi
mereka, iman adalah kesatuan dari keyakinan dan amal. Jika seseorang melakukan dosa besar,
berarti ia telah meninggalkan iman dan menjadi kafir. Konsekuensi dari pandangan ini sangat
ckstrem, sebab Khawarij beranggapan bahwa orang yang telah menjadi kafir harus diperangi dan
bahkan dibunuh jika ia tidak bertobat. Pandangan ini kemudian melahirkan tindakan-tindakan
radikal di kalangan kelompok Khawarij, seperti pengkafiran terhadap pemimpin Muslim yang

dianggap tidak menerapkan hukum Islam secara sempurna (Nasution, 2005).

Pandangan Murji’ah: Pelaku Dosa Besar Tetap Mukmin

Murj’ah adalah kelompok yang muncul sebagai reaksi terhadap pandangan ekstrem
Khawarij. Berbeda dengan Khawarij yang menganggap pelaku dosa besar sebagai kafir, Murji’ah
justru berpendapat bahwa pelaku dosa besar tetap dianggap sebagai seorang mukmin. Menurut
Murj’ah, iman seseorang tidak tergantung pada amal perbuatan, melainkan cukup dengan
keyakinan dalam hati. Oleh karena itu, jika seseorang melakukan dosa besar, status keimanannya
tetap utuh. Mereka berargumen bahwa penghakiman terhadap pelaku dosa besar sepenuhnya
diserahkan kepada Allah di akhirat, bukan kepada manusia di dunia. Pandangan Murji’ah cenderung
lebih longgar dalam menilai seseorang sebagai mukmin. Mereka berpegang pada ayat-ayat yang
menekankan rahmat Allah dan kesempatan untuk bertobat. Namun, sikap ini dikritik oleh
kelompok lain karena dianggap terlalu permisif terhadap maksiat dan dapat melemahkan semangat

beramal dalam Islam (Nasution, 1980).

Pandangan Mu'tazilah: Pelaku Dosa Besar Berada di Posisi Tengah

Mu’tazilah muncul sebagai kelompok yang mencoba mencari jalan tengah antara Khawarij
dan Murji’ah. Menurut mereka, pelaku dosa besar tidak bisa disebut sebagai mukmin, tetapi juga
tidak kafir. Sebagai gantinya, mereka memperkenalkan konsep Manzilah Bainal Manzilatain (posisi
di antara dua posisi). Dalam pandangan Mu’tazilah, orang yang melakukan dosa besar berada dalam
keadaan fasik, bukan mukmin dan bukan kafir. Di dunia, statusnya tetap sebagai seorang Muslim,
tetapi di akhirat ia akan disiksa di neraka jika tidak bertobat sebelum wafat. Konsep ini didasarkan
pada keyakinan bahwa iman harus disertai dengan amal shaleh. Jika seseorang melakukan dosa

besar dan tidak bertobat, maka ia kehilangan status keimanannya, tetapi tidak sampai pada

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 35


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

kekafiran. Pendekatan ini dianggap lebih rasional karena tidak terlalu ekstrem seperti Khawarij dan

tidak terlalu longgar seperti Murji’ah (Zamaksyari, 2003).

Pandangan Ablu Sunnab wal Jama'ah: Pelakn Dosa Besar Masih Mukmin, tetapi Fasig

Ahlu Sunnah wal Jama’ah (terutama Asy’ariyah dan Maturidiyah) memiliki pandangan yang
lebih moderat mengenai status pelaku dosa besar. Mereka berpendapat bahwa pelaku dosa besar
tetap dianggap sebagai seorang mukmin, tetapi berada dalam keadaan fasiq. Menurut mereka, iman
terdiri dari tiga unsur: keyakinan dalam hati, pengucapan dengan lisan, dan amal perbuatan. Namun,
berbeda dengan Khawarij dan Mu’tazilah, Ahlu Sunnah tidak menganggap amal sebagai syarat
utama keimanan. Artinya, meskipun seseorang melakukan dosa besar, ia tetap memiliki iman selama
tidak mengingkari rukun Islam dan rukun iman (Abdullah, 1999). Ahlu Sunnah juga berpegang
pada prinsip bahwa dosa besar dapat diampuni oleh Allah jika seseorang bertobat. Jika ia meninggal
sebelum bertobat, maka hukumannya bergantung pada kehendak Allah: bisa diampuni atau disiksa
terlebih dahulu sebelum akhirnya masuk surga. Pandangan ini didasarkan pada banyak hadis Nabi
Muhammad yang menckankan pentingnya rahmat Allah dan bahwa seseorang tidak langsung

menjadi kafir hanya karena melakukan dosa besar (As-Shiddigie, 1994).

Kontestasi iman dan kufur dalam perspektif Ilmu Kalam

Perbedaan dalam mendefinisikan iman dan kufur melahirkan perbedaan pemahaman di
antara berbagai aliran dalam Islam. Beberapa aliran utama yang memiliki pandangan berbeda dalam
masalah ini adalah Khawarij, Murji’ah, Mu’tazilah, dan Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan
Maturidiyah).

Khawarij: Iman Harus Sempurna, Kufur Akibat Dosa Besar

Khawarij adalah kelompok awal dalam sejarah Islam yang dikenal dengan pandangan
teologis yang sangat ketat terhadap konsep iman. Mereka meyakini bahwa iman adalah kesatuan
antara keyakinan dalam hati, ucapan dengan lisan, dan amal perbuatan. Dengan demikian, bagi
Khawarij, iman tidak cukup hanya dengan keyakinan; harus diiringi ucapan dan amal
Konsekuensinya, seseorang yang melakukan dosa besar, meskipun tetap meyakini Allah, dianggap
telah keluar dari Islam dan menjadi kafir. Pandangan ini didasarkan pada pemahaman bahwa iman
bersifat total, gugurnya satu aspek akan membatalkan seluruhnya. Oleh karena itu, Khawarij tidak
segan mengkafirkan Muslim lain yang tidak menjalankan Islam secara sempurna, bahkan sampai
membenarkan kekerasan terhadap mereka yang dianggap murtad. Pandangan ini menjadikan
Khawarij sebagai salah satu kelompok yang paling ekstrem dalam sejarah teologi Islam klasik.

(Nasution, 1995).

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 36


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

Murji’ah: Iman Cukup dengan Keyakinan, Amal tidak Menentukan

Murji’ah adalah aliran yang memiliki pendekatan yang sangat berlawanan dengan Khawarij.
Mereka berpendapat bahwa iman cukup dengan keyakinan dalam hati dan pengakuan dengan lisan,
sedangkan amal perbuatan bukanlah bagian esensial dari iman. Dalam perspektif Murji’ah,
seseorang yang melakukan dosa besar tetap dianggap sebagai mukmin selama ia masih meyakini
keesaan Allah dan risalah Nabi Muhammad. Mereka berpegang pada konsep “penundaan” (irya),
yaitu menyerahkan sepenuhnya keputusan tentang dosa besar kepada Allah di akhirat. Akibat dari
pandangan ini, Murji’ah sering dikritik sebagai terlalu permisif terhadap dosa, karena mereka tidak

menganggap amal sebagai penentu keimanan seseorang (Hanafi, 1990).

Mu'tazilah: Iman Harus Disertai Amal, Pelakn Dosa Besar Berada di Posisi Tengah

Mu’tazilah mencoba mengambil jalan tengah antara Khawarij dan Murji’ah dalam
mendefinisikan iman. Mereka mendasarkan pemikiran mereka pada konsep Manzilah Bainal
Manzilatain (posisi antara dua posisi), yang berarti bahwa seorang pelaku dosa besar tidak dapat
disebut sebagai mukmin, tetapi juga tidak sampai menjadi kafir. Menurut Mu’tazilah, iman terdiri
dari keyakinan, ucapan, dan amal. Oleh karena itu, seseorang yang melakukan dosa besar kehilangan
status imannya dan menjadi fasiq, tetapi tidak sampai jatuh ke dalam kekafiran. Namun, jika ia
meninggal tanpa bertaubat, maka ia akan kekal di neraka seperti orang kafir. Pandangan ini
didasarkan pada keadilan Tuhan (al’adl), yang menurut Mu’tazilah harus memberikan hukuman
setimpal bagi pelaku dosa besar tanpa mengampuninya secara mutlak seperti yang diyakini Murji’ah

(Zamaksyari, 2003).

Ablus Sunnab wal Jama'abh: Iman adalah Keyakinan, Utcapan, dan Amal, tetapi Dosa Besar tidak
Membatalkan Iman

Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan Maturidiyah) mengambil pendekatan yang lebih
moderat dalam memahami iman dan kufur. Mereka berpendapat bahwa iman terdiri dari tiga unsur
utama: Keyakinan dalam hati (tasdig bil galb), Pengucapan dengan lisan (igrar bil lisan), Pelaksanaan
dalam amal (azal bil jawarih). Namun, berbeda dengan Khawarij dan Mu’tazilah, Ahlus Sunnah tidak
menganggap amal sebagai faktor penentu utama keimanan. Seseorang yang melakukan dosa besar
tetap dianggap sebagai seorang mukmin, tetapi dalam keadaan fasiq. Artinya, dosa besar
mengurangi kesempurnaan iman seseorang, tetapi tidak serta-merta menjadikannya kafir. Hal ini
didasarkan pada berbagai hadis Nabi Muhammad yang menunjukkan bahwa seseorang tetap bisa
mendapatkan rahmat Allah meskipun memiliki dosa besar (Abdullah, 1999).

Dalam hal kufur, Ahlus Sunnah membagi kufur menjadi dua jenis: Kufur Akbar (Kufur

Besar), yakni kekafiran yang menyebabkan seseorang keluar dari Islam, seperti menyekutukan Allah

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 37


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

(syirik) atau mengingkari rukun iman. Kufur Asghar (Kufur Kecil), yakni perbuatan yang bersifat
maksiat tetapi tidak mengeluarkan seseorang dari Islam, seperti kufur nikmat (tidak bersyukur
kepada Allah). Pandangan ini menekankan keseimbangan antara iman dan amal tanpa harus
mengeluarkan seseorang dari Islam hanya karena dosa besar, selama ia masith meyakini prinsip-

prinsip keimanan (Ash-Shiddieqy, 1994).

Perdebatan teologis dalam Ilmu Kalam terkait hubungan antara perbuatan Tuhan dan
perbuatan manusia

Perdebatan mengenai apakah manusia memiliki kehendak bebas ataukah segala sesuatu
telah ditentukan oleh Tuhan merupakan salah satu tema utama dalam diskursus teologi Islam.
Aliran-aliran seperti Jabariyah, Qadariyah, Mu’tazilah, serta Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah
dan Maturidiyah) memiliki pandangan yang berbeda mengenai hubungan antara takdir ilahi dan
kebebasan manusia, mencerminkan kompleksitas pemikiran Islam dalam memahami kehendak,

tanggung jawab, dan keadilan Tuhan.

Pandangan |abariyah: Segala Perbuatan Ditentukan oleh Tuban

Jabariyah adalah aliran yang berpandangan bahwa manusia tidak memiliki kebebasan dalam
bertindak karena segala sesuatu sudah ditentukan oleh Tuhan. Dalam perspektif Jabariyah, manusia
hanyalah alat yang menjalankan kehendak Tuhan tanpa memiliki kehendak bebas. Dengan kata lain,
semua perbuatan manusia adalah ciptaan Tuhan, dan manusia tidak memiliki kemampuan untuk
memilih atau menolaknya. Konsekuensi dari pandangan ini adalah bahwa manusia tidak
bertanggung jawab atas perbuatannya, baik yang baik maupun yang buruk, karena semuanya
merupakan kehendak Tuhan semata. Pandangan ini dikritik oleh banyak kelompok karena dianggap
meniadakan keadilan Tuhan dalam memberikan ganjaran dan hukuman kepada manusia

(Zamaksyari, 2003).

Pandangan Qadariyah: Manusia Memiliki Kebebasan Mutlak

Sebagai reaksi terhadap Jabariyah, aliran Qadariyah menegaskan bahwa manusia memiliki
kebebasan mutlak dalam bertindak. Menurut mereka, manusia adalah pencipta atas perbuatannya
sendiri, baik dalam aspek kebaikan maupun keburukan. Tuhan memberikan manusia kemampuan
untuk bertindak, tetapi tidak menentukan secara langsung apa yang akan dilakukan oleh manusia.
Qadariyah berpegang pada prinsip keadilan Tuhan, di mana Tuhan tidak mungkin menghukum
atau memberi pahala kepada manusia jika mereka tidak memiliki kebebasan untuk memilih

perbuatannya sendiri (Hanafi, 1990). Pandangan ini sejalan dengan konsep tanggung jawab moral

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 38


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

manusia, tetapi juga dikritik karena dianggap mengurangi kekuasaan Tuhan dalam menentukan

segala sesuatu.

Pandangan Mu'tazilah: Manusia Menciptakan Perbuatannya, tetapi dalam Bingkai Kehendak Tuban
Mu’tazilah mencoba mengambil jalan tengah antara Jabariyah dan Qadariyah dengan
berpendapat bahwa manusia memiliki kebebasan dalam berbuat, tetapi tetap berada dalam sistem
yang telah ditentukan oleh Tuhan. Menurut Mu’tazilah, Tuhan menciptakan hukum kausalitas di
dunia, dan manusia diberi kemampuan untuk memilih tindakan mereka berdasarkan hukum
tersebut. Mu’tazilah menekankan konsep a/-ad/ (keadilan Tuhan), yang berarti bahwa Tuhan tidak
menciptakan kejahatan, melainkan manusia sendiri yang bertanggung jawab atas perbuatannya
(Abdullah, 1999). Dalam pandangan ini, Tuhan memberikan manusia akal dan kemampuan untuk

menentukan pilihan, sehingga manusia layak diberi pahala atau hukuman berdasarkan amalnya.

Pandangan Ablus Sunnab wal Jama’ab (Asyariyah dan Maturidiyah): Kasb sebagai Konsep Perbuatan Manusia

Ahlus Sunnah wal Jama’ah, yang diwakili oleh Asy’ariyah dan Maturidiyah, menawarkan
konsep kasb (perolehan) sebagai solusi atas perdebatan antara determinisme (Jabariyah) dan
kebebasan mutlak (Qadariyah). Menurut Asy’ariyah, Tuhan menciptakan semua perbuatan, tetapi
manusia memiliki kasb, yaitu kemampuan untuk “memperoleh” perbuatan tersebut sesuai dengan
kehendaknya sendiri. Dengan kata lain, Tuhan menciptakan potensi dan pilihan, tetapi manusia
yang memilih dan bertanggung jawab atas pilithannya (Nasution, 1995). Pandangan ini berusaha
menjaga keseimbangan antara kekuasaan absolut Tuhan dan tanggung jawab manusia atas
perbuatannya. Sementara itu, Maturidiyah memiliki pendekatan yang sedikit berbeda dengan lebih
menekankan pada peran akal manusia dalam memilih perbuatannya tanpa mengurangi dominasi

Tuhan dalam penciptaan (Ash-Shiddieqy, 1994).

Kontestasi mengenai Kehendak Mutlak Tuhan

Konsep kehendak mutlak Tuhan dan keadilan-Nya menjadi salah satu pokok bahasan
utama. Perbedaan pandangan di antara aliran-aliran teologi Islam, seperti Jabariyah, Qadariyah,
Mu’tazilah, dan Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan Maturidiyah), mencerminkan perbedaan

dalam memahami hubungan antara kebebasan manusia, keadilan Tuhan, dan kehendak-Nya.

Pandangan Jabariyah: Kebendak Mutlak Tuban Menentukan Segala Sesuatn

Jabariyah adalah aliran yang menekankan bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak atas
segala sesuatu, termasuk perbuatan manusia. Menurut mereka, manusia tidak memiliki kebebasan
dalam bertindak karena segala sesuatu telah ditentukan oleh Tuhan.Dalam perspektif Jabariyah,

keadilan Tuhan tidak perlu diukur berdasarkan standar manusia, karena apa pun yang dilakukan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 39


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

oleh Tuhan adalah adil secara esensial. Jika seseorang masuk ke dalam surga atau neraka, hal itu
merupakan kehendak Tuhan yang tidak dapat dipertanyakan (Zamaksyari, 2003). Pandangan ini

dikritik oleh aliran lain karena dianggap menafikan tanggung jawab manusia atas perbuatannya.

Pandangan Qadariyah: Kehendak Tuban Tidak Menentukan Perbuatan Manusia

Sebagai reaksi terhadap Jabariyah, aliran Qadariyah menekankan kebebasan manusia dalam
bertindak. Mereka berpendapat bahwa Tuhan menciptakan manusia dengan kebebasan untuk
memilih antara kebaikan dan keburukan, sehingga manusia bertanggung jawab penuh atas
perbuatannya (Hanafi, 1990). Menurut Qadariyah, keadilan Tuhan berarti memberikan kebebasan
kepada manusia untuk memilih dan mempertanggungjawabkan pilihan tersebut. Jika Tuhan
menentukan segala sesuatu tanpa memberikan manusia kebebasan, maka itu dianggap bertentangan
dengan konsep keadilan. Oleh karena itu, dalam pandangan mereka, Tuhan tidak menciptakan

kejahatan, tetapi manusia sendirilah yang memilih untuk berbuat jahat.

Pandangan Mu'tazilah: Keadilan Tuban Menuntut Kebebasan Manusia

Mu’tazilah memiliki pandangan yang mirip dengan Qadariyah tetapi lebih sistematis dalam
mendefinisikan keadilan Tuhan. Mereka berpegang teguh pada prinsip aladl (keadilan) dan at-
tauhid (keesaan Tuhan), serta berpendapat bahwa Tuhan tidak dapat melakukan sesuatu yang zalim.
Menurut Mu’tazilah, keadilan Tuhan mengharuskan bahwa manusia memiliki kebebasan dalam
bertindak dan bertanggung jawab penuh atas perbuatannya. Tuhan tidak menciptakan perbuatan
buruk, tetapi manusia sendirilah yang melakukannya. Jika manusia tidak memiliki kebebasan, maka
hukuman dan pahala yang diberikan oleh Tuhan akan dianggap tidak adil. Mu’tazilah juga
berpendapat bahwa Tuhan wajib melakukan yang terbaik bagi makhluk-Nya (prinsip ashlah).
Artinya, Tuhan tidak akan menzhalimi manusia dengan menentukan mereka masuk ke neraka tanpa

adanya usaha dari mereka sendiri (Abdullah, 1999).

Pandangan Ablus Sunnab wal Jama'ah (Asy ariyab dan Maturidiyah): Kebendak Tuban dan Keadilan dalam
Harmoni

Ahlus Sunnah wal Jama’ah, yang terdiri dari Asy’ariyah dan Maturidiyah, menawarkan
pendekatan yang lebih moderat dalam memahami kehendak Tuhan dan keadilan-Nya. Asy’ariyah:
Kehendak Tuhan Bersifat Mutlak, tetapi Tidak Menafikan Keadilan-Nya.Asy’ariyah berpendapat
bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak, tetapi mereka menolak determinisme mutlak Jabariyah.
Menurut mereka, segala sesuatu terjadi atas kehendak Tuhan, tetapi manusia tetap bertanggung
jawab atas perbuatannya melalui konsep kasb (perolehan). Tuhan menciptakan perbuatan manusia,

tetapi manusia memilih untuk melakukannya. Dalam hal keadilan, Asy’ariyah berpendapat bahwa

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 40


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

apa pun yang dilakukan oleh Tuhan adalah adil, meskipun tidak selalu sesuai dengan standar
keadilan manusia. Tuhan tidak wajib melakukan sesuatu yang terbaik bagi manusia (seperti yang
diyakini Mu’tazilah), tetapi apa pun yang dikehendaki-Nya adalah bentuk keadilan (Nasution, 1995).

Maturidiyah: Keadilan Tuhan Berdasarkan Hikmah dan Keteraturan.Maturidiyah memiliki
pandangan yang sedikit berbeda dari Asy’ariyah. Mereka berpendapat bahwa manusia memiliki
kebebasan dalam batas-batas tertentu yang telah ditentukan oleh Tuhan. Tuhan tidak menciptakan
perbuatan manusia secara langsung, tetapi memberikan manusia akal dan kemampuan untuk
memilih. Dalam konsep keadilan, Maturidiyah berpendapat bahwa Tuhan tidak akan berbuat zalim
karena keadilan-Nya bersandar pada hikmah dan keteraturan. Mereka meyakini bahwa Tuhan
menciptakan sistem hukum moral yang masuk akal dan memberikan manusia kebebasan untuk
mengikuti atau menyimpang darinya. Dengan demikian, manusia bertanggung jawab atas

perbuatannya, tetapi tetap dalam lingkup kehendak Tuhan (Ash-Shiddieqy, 1994).

Perbedaan pandangan aliran-aliran Ilmu Kalam mengenai sifat-sifat Tuhan

Dalam sejarah pemikiran Islam, perdebatan mengenai sifat-sifat Tuhan menjadi salah satu
isu sentral dalam ilmu kalam. Perbedaan pandangan ini berakar pada bagaimana masing-masing
aliran menafsirkan relasi antara sifat dan zat Tuhan, serta bagaimana hal tersebut berdampak pada
pemahaman tauhid. Bagi Asy’ariyah, sifat-sifat Tuhan seperti ilmu, qudrah, dan iradah adalah
cksisten yang melekat pada zat-Nya, namun tidak identik dengannya. Maturidiyah memiliki
pandangan serupa dengan beberapa nuansa berbeda dalam aspek epistemologis. Sementara itu,
Mu’tazilah menolak keberadaan sifat-sifat Tuhan yang berdiri sendiri karena dianggap mengancam
kemurnian tauhid bagi mereka, sifat Tuhan identik dengan zat-Nya dan hanya dapat dipahami
melalui perbuatan-Nya. Salafiyah cenderung menerima sifat-sifat Tuhan sebagaimana yang tertulis
dalam teks (nash) tanpa takwil, sedangkan Syi’ah Imamiyah mengembangkan pendekatan yang lebih
filosofis dan metafisik. Perbedaan ini mencerminkan dinamika teologi Islam dalam memahami

konsep ketuhanan secara mendalam dan berlapis.

Asy’ariyab: Sifat Tuban Bersifat Azali dan Tidak Terpisah dari Zat-Nya

Aliran Asy’ariyah, yang didirikan oleh Abu al-Hasan al-Asy’ari (w. 936 M), memiliki
pandangan bahwa Tuhan memiliki sifat-sifat yang bersifat azali (tidak berpermulaan) dan tetap ada
bersama zat-Nya. Namun, sifat-sifat ini bukan bagian terpisah dari zat-Nya, melainkan sesuatu yang
melekat pada-Nya.Konsep utama dalam Asy’ariyah mengenai sifat Tuhan: 1) Sifat Tuhan bukanlah
zat-Nya, tetapi juga bukan sesuatu yang terpisah dari-Nya. 2) Tuhan memiliki sifat-sifat seperti ilmu,
hayat (kehidupan), qudrah (kekuasaan), iradah (kehendak), sama’ (pendengaran), bashar
(penglihatan), dan kalam (berbicara). 3) Sifat-sifat tersebut tidak dapat dipahami secara harfiah

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 41


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

(tajsim), melainkan dengan pemahaman yang sesuai dengan kebesaran-Nya (bila kaifa — tanpa

menanyakan bagaimana).

Maturidiyah: Hampir Sama dengan Asy’ariyah, tetapi dengan Perbedaan Kecil

Aliran Maturidiyah, yang didirikan oleh Abu Mansur al-Maturidi (w. 944 M), memiliki
pandangan yang hampir sama dengan Asy’ariyah, tetapi dengan beberapa perbedaan mendasar.
Persamaan dengan Asy’ariyah: Tuhan memiliki sifat yang azali dan tidak terpisah dari zat-Nya. Sifat
Tuhan harus dipahami tanpa menyerupakannya dengan makhluk. Perbedaan dengan Asy’ariyah: 1)
Sifat Iradah (Kehendak) Tuhan Asy’ariyah: Kehendak Tuhan bebas dan absolut, Tuhan dapat
menentukan sesuatu tanpa terikat oleh keadilan atau hikmah tertentu. Maturidiyah: Kehendak
Tuhan selalu terkait dengan hikmah dan keadilan, artinya Tuhan tidak akan melakukan sesuatu yang
bertentangan dengan keadilan-Nya. 2) Tanggung Jawab Manusia Asy’ariyah: Manusia memiliki
usaha (kasb), tetapi perbuatan mereka tetap dalam kehendak Tuhan.Maturidiyah: Manusia memiliki
kebebasan dalam berbuat, tetapi tetap dalam batasan kehendak Tuhan.Dalam hal sifat Tuhan,
Maturidiyah umumnya lebih rasional dibanding Asy’ariyah dan lebih mendekati konsep keadilan
Tuhan dalam pemikiran Mu’tazilah (Zamaksyari, 2003).

Mu'tazilah: Menolak Keberadaan Sifat Tuban yang Berbeda dari Zat-Nya

Mu’tazilah, yang dipelopori oleh Wasil bin Ata (w. 748 M), memiliki pandangan yang
berbeda secara drastis dibandingkan Asy’ariyah dan Maturidiyah. Mereka menekankan konsep
tauhid yang mutlak, sehingga menolak keberadaan sifat-sifat Tuhan yang dianggap berbeda dari
zat-Nya.Prinsip utama Mu’tazilah mengenai sifat Tuhan: 1) Sifat Tuhan tidak berdiri sendiri, tetapi
merupakan esensi zat-Nya.Misalnya, Tuhan dikatakan berilmu bukan karena memiliki sifat ilmu
yang terpisah, tetapi karena zat-Nya sendiri adalah ilmu. 2) Penolakan terhadap sifat-sifat
antropomorfis (menyerupakan Tuhan dengan makhluk). Mu’tazilah menolak ayat-ayat yang
menyebut Tuhan memiliki tangan atau wajah secara literal, dan selalu menakwilkannya. 3)
Keutamaan akal dalam memahami sifat Tuhan.Mereka berpendapat bahwa Tuhan harus dipahami
dengan pendekatan rasional, bukan sekadar menerima ayat-ayat secara zahir (tekstual).Dengan
demikian, Mu’tazilah lebih menekankan keesaan mutlak Tuhan dan menolak konsep bahwa Tuhan

memiliki sifat-sifat yang berbeda dari zat-Nya (Abdullah, 1999).

Salafiyah: Menerima Sifat Tuban Secara Zabir (Tanpa Takwil)
Aliran Salafiyah, yang berakar pada pemikiran Ahmad bin Hanbal (w. 855 M) dan
berkembang lebih jauh oleh Ibnu Taimiyyah (w. 1328 M), memiliki pendekatan yang berbeda dalam

memahami sifat-sifat Tuhan. Prinsip utama dalam pemahaman Salafiyah: 1) Sifat Tuhan diterima

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 42


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

sebagaimana adanya dalam Al-Qur’an dan Hadis tanpa takwil. 2) Menolak pendekatan filsafat dan
ilmu Kalam dalam memahami sifat Tuhan. 3) Menekankan metode tafwidh (menyerahkan makna
sebenarnya kepada Allah), tetapi tanpa menakwilkannya seperti dalam Asy’ariyah.Misalnya, jika Al-
Qur’an menyebut Tuhan memiliki tangan, mereka akan mengatakan bahwa Tuhan memang
memiliki tangan, tetapi tangan-Nya tidak seperti tangan makhluk. Mereka tidak akan menakwilnya

menjadi “kekuasaan” seperti yang dilakukan Asy’ariyah dan Mu’tazilah (Hanafi, 1990).

Syi'ah Imamiyah: Sifat Tuban dan Taubid Sifat

Dalam teologi Syi’ah Imamiyah, konsep sifat-sifat Tuhan juga memiliki karakteristik
tersendiri yang mirip dengan Mu’tazilah tetapi memiliki perbedaan penting. Pandangan utama
Syi’ah Imamiyah tentang sifat Tuhan: 1) Tauhid Sifat: Sifat Tuhan tidak terpisah dari zat-Nya. 2)
Penolakan terhadap tasybih (penyerupaan Tuhan dengan makhluk). 3) Konsep ‘Adl (Keadilan
Tuhan) sangat penting dalam doktrin mereka. Syi’ah Imamiyah berpendapat bahwa sifat-sifat
Tuhan tidak boleh dipahami secara harfiah, karena bisa membawa kepada kesyirikan. Namun,
mereka juga tidak menolak sepenuhnya konsep sifat-sifat Tuhan seperti yang dilakukan Mu’tazilah
(Ash-Shiddieqy, 1994).

KESIMPULAN

Perdebatan dalam ilmu Kalam telah melahirkan beragam aliran pemikiran dengan
pandangan yang berbeda-beda terhadap sejumlah isu teologis penting. Salah satu perdebatan utama
berkaitan dengan status pelaku dosa besar. Aliran Mu’tazilah berpendapat bahwa orang yang
melakukan dosa besar berada dalam posisi antara iman dan kekufuran (manzilah baina manzilatain),
tidak sepenuhnya kafir namun juga tidak dianggap beriman. Sebaliknya, Ahlus Sunnah Wal Jamaah,
khususnya Asy’ariyah dan Maturidiyah, tetap menganggap pelaku dosa besar sebagai seorang
Muslim, meskipun mereka tidak menutup kemungkinan atas hukuman dari Allah. Isu lain yang
menjadi perdebatan adalah hubungan antara iman, amal, dan kekufuran. Khawarij memandang
bahwa pelaku dosa besar telah keluar dari Islam dan menjadi kafir, sedangkan Murji’ah
berpandangan bahwa iman seseorang tidak dipengaruhi oleh amal perbuatannya. Selain itu,
perbedaan tajam juga terlihat dalam memahami perbuatan manusia dan peran Tuhan. Asy’ariyah
berpendapat bahwa semua perbuatan, termasuk perbuatan manusia, adalah ciptaan Allah. Di sisi
lain, Mu’tazilah menekankan bahwa manusia memiliki kebebasan dan tanggung jawab penuh atas
tindakannya.

Perbedaan pandangan ini juga berkaitan erat dengan konsep kehendak mutlak dan keadilan
Tuhan. Mu’tazilah sangat menekankan keadilan Tuhan dan menolak doktrin predestinasi total,

sementara Asy’ariyah meyakini bahwa segala sesuatu terjadi atas kehendak mutlak Allah, meskipun

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 43


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Ana, et. al.
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam. ..

manusia tetap memiliki peran dalam bentuk kasb atau usaha. Perselisihan ini diperkuat lagi dengan
perdebatan mengenai sifat-sifat Tuhan. Asy’ariyah menyatakan bahwa sifat-sifat Tuhan tidak
terpisah dari zat-Nya dan merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan dari keesaan-Nya.
Sebaliknya, Mu’tazilah menolak keberadaan sifat-sifat Tuhan secara independen dari zat-Nya,
karena menurut mereka hal itu bertentangan dengan konsep tauhid yang murni. Perbedaan-
perbedaan tersebut menunjukkan betapa dinamis dan kompleksnya wacana dalam ilmu Kalam

dalam merespons isu-isu teologis yang mendalam.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (1999). Studi Agama: Normativitas atan Historisitas? Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.
Amri, M. (2011). Khazanah Pemikiran llmn Kalam. Solo: Zadahaniva.

Ash-Shiddieqy, H. (1994). Iinmu Taubid. Jakarta: Bulan Bintang.

Hanafi, A. (1990). Theologi Islarm. Jakarta: Bulan Bintang.

Madjid, N. (2008). Kalan: dan Filsafat dalam Islam. Jakarta: Paramadina.

Nasution, H. (1980). Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah, Analisa Perbandingan. Jakarta: UI Press, 1986.
Nasution, H. (1995). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan.

Putri, D., Azzahra, A. M., Sidik, M. F., Faturahman, N., Hakim, F. N., & Amirudin, J. (2025).
Sejarah dan Perkembangan Pemikiran Ilmu Kalam. Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara.
017, (06). https://jicnusantara.com/index.php/jicn

Rakhmat, J. (1991). Islam Alternatif: Ceramah-Ceramah di Kampus. Bandung: Mizan.

Ritonga, A. R. (1990). Perbandingan antara Aliran: Iman dan Kufur dalam Sejarah Pemikiran dalam Isiam.
Jakarta: Pustaka Antara.

Shihab, Q. (1992). Menbumikan Al-Qur'an. Bandung: Mizan.

Wahab S. A., & Majid, A. (2022). Makna Ilmu Kalam Dan Hakikat Ilmu Kalam. Mushaf Journal:
Jurnal  llpu Al Quran  Dan  Hadis,  2(3), 368-372.  Retrieved  from

https://www.mushafjournal.com/index.php/mj/article/view/81

Zamaksyari, A. S. (2003). I/mn Kalam. Bandung: Pustaka Setia.

Zuhri, A. & Ula, M. (2015). Ilmu Kalam Dalam Sorotan Filsafat Ilmu. Re/gia, 18(2), 162—186.
https://doi.org/10.28918/religia.v18i2.626

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 44


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://jicnusantara.com/index.php/jicn
https://www.mushafjournal.com/index.php/mj/article/view/81
https://doi.org/10.28918/religia.v18i2.626

