
 

 

 
SUHU: Journal of Sufism and Humanities 

 
Volume 01, Nomor 01, 2025: 31-44 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu  

 

 
SUHU: Journal of Sufism and Humanities   Volume 01, Nomor 01, 2025: 31-44   | 31  

Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam: Iman, Dosa, Perbuatan 
Manusia, dan Sifat Tuhan 

Auria Trisi Novi Ana* 

UIN Raden Mas Said Surakarta 

Nur Zika Fauziah 
UIN Raden Mas Said Surakarta 

Ilham Thoriq Hidayatullah 
UIN Raden Mas Said Surakarta 

*Corresponding author’s email: nurzikafauziah18@gmail.com  

Abstrak 
Studi ini mengkaji kontestasi teologis dalam tradisi ilmu kalam sebagai bentuk upaya intelektual 
umat Islam dalam merumuskan dan menjelaskan ajaran-ajaran akidah secara rasional dan sistematis. 
Tema-tema sentral seperti dosa besar, iman, kehendak ilahi, perbuatan manusia, dan sifat-sifat 
Tuhan menjadi titik krusial perdebatan antar mazhab teologis Islam. Dalam konteks ini, terdapat 
perbedaan mendasar antara pandangan Mu’tazilah, Asy’ariyah, dan Maturidiyah. Perdebatan 
mengenai kehendak dan perbuatan mencerminkan ketegangan antara konsep qadar dan ikhtiar 
dalam menjelaskan hubungan antara otoritas ilahi dan kebebasan manusia. Sementara itu, 
perbedaan dalam memahami sifat-sifat Tuhan menunjukkan kompleksitas pemikiran mengenai 
apakah sifat-sifat tersebut berdiri independen atau inheren dalam zat Tuhan. Temuan ini 
menegaskan bahwa ilmu kalam tidak hanya memainkan peran dalam menjaga ortodoksi teologis, 
tetapi juga memperkaya khazanah intelektual Islam dalam memahami dimensi metafisika dan etika 
secara mendalam. 

Kata Kunci: asy’ariyah, jabariyah, maturidiyah, mu’tazilah, qadariyah. 

Abstract 
This study examines theological contestation within the tradition of Islamic kalām as an intellectual effort by Muslim 
scholars to articulate and systematize doctrinal teachings through rational inquiry. Central themes such as grave sin, 
the nature of faith, divine will, human actions, and the attributes of God represent critical points of divergence among 
major theological schools. Notably, the Muʿtazilite school espouses the doctrine of manzilah bayna al-manzilatayn 
(an intermediate status) in relation to grave sinners, while the Ashʿarites maintain that such individuals remain 
believers as long as they continue to affirm faith in God inwardly. Debates surrounding divine will and human agency 
illustrate the enduring tension between qadar (predestination) and ikhtiyār (free will) in explaining the relationship 
between divine sovereignty and human autonomy. Furthermore, differing interpretations of God's attributes raise 
complex questions about whether such attributes are independent of or identical with the divine essence. This study 
affirms that kalām not only functions as a guardian of theological orthodoxy but also enriches the intellectual tradition 
of Islam in its exploration of metaphysical and ethical dimensions. 

Keywords: asy’ariyah, jabariyah, maturidiyah, mu’tazilah, qadariyah. 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:nurzikafauziah18@gmail.com


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 32  

PENDAHULUAN 

Ilmu Kalam adalah salah satu cabang utama dalam kajian teologi Islam yang berfungsi 

untuk membahas dan mempertahankan akidah Islam dengan pendekatan rasional dan 

argumentative (Zuhri & Ula, 2015). Ilmu ini berkembang sebagai respons terhadap berbagai 

tantangan intelektual yang dihadapi umat Islam sejak masa awal Islam, terutama dalam memahami 

ajaran agama secara logis dan sistematis. Berbagai aliran dalam Ilmu Kalam muncul karena 

perbedaan dalam menafsirkan konsep-konsep teologis utama, seperti dosa besar, iman dan kufur, 

perbuatan Tuhan dan manusia, kehendak mutlak serta keadilan Tuhan, dan sifat-sifat Tuhan 

(Nasution, 1986). Salah satu perdebatan klasik dalam Ilmu Kalam adalah mengenai status pelaku 

dosa besar. Pertanyaan utamanya adalah apakah seorang Muslim yang melakukan dosa besar masih 

dianggap beriman atau telah keluar dari Islam. 

Aliran-aliran utama dalam Ilmu Kalam memiliki pandangan yang berbeda-beda mengenai 

hal ini. Khawarij berpendapat bahwa pelaku dosa besar keluar dari Islam dan menjadi kafir. 

Menurut mereka, iman harus sempurna dan tidak bisa dikompromikan dengan dosa besar (Hanafi, 

1974).  Murji’ah, sebaliknya, berpendapat bahwa pelaku dosa besar tetap beriman, dan hanya Allah 

yang berhak menentukan hukumannya di akhirat (Ash-Shiddieqy. 1977). Mu’tazilah mengambil 

jalan tengah dengan menyatakan bahwa pelaku dosa besar berada di antara iman dan kafir (manzilah 

baina manzilatain) artinya mereka tidak dianggap kafir tetapi juga bukan mukmin yang sempurna 

(Madjid, 2008). Ahlus Sunnah wal Jama’ah khususnya Asy’ariyah dan Maturidiyah, berpendapat 

bahwa pelaku dosa besar tetap Muslim, tetapi imannya berkurang dan ia akan menerima hukuman 

sesuai dengan keadilan Tuhan (Zamaksyari, 2005). Perdebatan ini memiliki dampak besar terhadap 

pemikiran Islam karena berkaitan dengan konsep keselamatan dan bagaimana umat Islam 

memahami dosa serta tanggung jawab individu terhadap hukum-hukum Allah (Shihab, 2005). 

Iman dan kufur merupakan dua konsep fundamental dalam Islam yang juga menjadi 

perdebatan dalam Ilmu Kalam. Khawarij menganggap iman sebagai sesuatu yang bersifat mutlak, 

sehingga jika seseorang melakukan dosa besar, imannya hilang dan ia menjadi kafir. Murji’ah 

berpendapat bahwa iman adalah keyakinan dalam hati dan tidak terpengaruh oleh perbuatan. Oleh 

karena itu, seseorang tetap mukmin meskipun melakukan dosa besar. Mu’tazilah mengaitkan iman 

dengan amal perbuatan. Bagi mereka, iman bukan hanya sekadar keyakinan, tetapi juga harus 

disertai amal yang sesuai. Jika seseorang melakukan dosa besar, imannya tidak sempurna, sehingga 

ia berada di posisi antara mukmin dan kafir (Nasution, 1986). Ahlus Sunnah wal Jama’ah melihat 

iman sebagai sesuatu yang bertingkat-tingkat. Iman bisa bertambah dengan ketaatan dan berkurang 

dengan kemaksiatan, tetapi pelaku dosa besar tidak serta-merta keluar dari Islam (Rahkmat, 1991). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 33  

Perbedaan pandangan ini menunjukkan bagaimana setiap aliran memahami hubungan antara 

keyakinan dan amal dalam kehidupan beragama. 

Masalah lain yang menjadi bahan diskusi dalam Ilmu Kalam adalah bagaimana memahami 

perbuatan Tuhan dan perbuatan manusia, terutama dalam konteks takdir dan kebebasan manusia. 

Jabariyah berpendapat bahwa manusia tidak memiliki kehendak bebas karena segala sesuatu telah 

ditentukan oleh Tuhan. Mereka menganggap manusia sebagai makhluk yang “dipaksa” dalam 

menjalankan takdirnya. Qadariyah, sebaliknya, berpendapat bahwa manusia memiliki kebebasan 

penuh dalam berbuat dan bertanggung jawab atas perbuatannya tanpa ada intervensi dari Tuhan. 

Mu’tazilah menekankan konsep keadilan Tuhan, sehingga manusia dianggap memiliki kehendak 

bebas dalam berbuat baik atau buruk. Jika tidak, menurut mereka, Tuhan akan dianggap tidak adil 

jika menghukum manusia atas perbuatan yang sebenarnya telah dipaksakan kepada mereka (Hanafi, 

1974). Asy’ariyah mencoba menengahi perdebatan ini dengan konsep kasb (perolehan), yang 

menyatakan bahwa Tuhan menciptakan perbuatan manusia, tetapi manusia memiliki peran dalam 

“memperoleh” perbuatan tersebut (Ash-Shiddieqy, 1977). Kontestasi ini memiliki implikasi besar 

terhadap pemahaman tentang takdir, keadilan, dan tanggung jawab manusia dalam Islam. 

Terkait dengan masalah di atas, pertanyaan lain yang muncul adalah bagaimana memahami 

kehendak mutlak Tuhan dalam hubungannya dengan keadilan-Nya.Jabariyah menekankan 

kehendak mutlak Tuhan tanpa mempertimbangkan aspek keadilan dalam pengertian manusia. 

Menurut mereka, apa pun yang dilakukan Tuhan pasti adil karena Tuhan tidak bisa dihakimi dengan 

standar manusia. Mu’tazilah, sebaliknya, menekankan keadilan Tuhan sebagai prinsip utama. 

Mereka berpendapat bahwa Tuhan harus bertindak adil, dan segala sesuatu yang diciptakan-Nya 

harus memiliki alasan yang masuk akal. Asy’ariyah berpendapat bahwa Tuhan bebas melakukan apa 

pun sesuai dengan kehendak-Nya, tetapi semua yang dilakukan Tuhan pasti baik, meskipun tidak 

selalu bisa dipahami oleh manusia (Zamaksyari, 2005). Perbedaan ini menunjukkan bagaimana 

aliran-aliran Ilmu Kalam mencoba memahami hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya dengan 

perspektif yang berbeda-beda. 

Sifat-sifat Tuhan juga menjadi pokok bahasan penting dalam Ilmu Kalam. Mu’tazilah 

berpendapat bahwa Tuhan tidak memiliki sifat-sifat yang berdiri sendiri, karena itu akan 

menimbulkan kesan bahwa ada sesuatu yang berdampingan dengan Zat Tuhan. Mereka memahami 

sifat Tuhan sebagai manifestasi dari zat-Nya, misalnya Tuhan Maha Mengetahui bukan karena 

memiliki sifat ilmu yang terpisah, tetapi karena Zat-Nya memang mengetahui segala sesuatu. 

Asy’ariyah berpendapat bahwa Tuhan memiliki sifat-sifat yang berbeda dari Zat-Nya, tetapi sifat-

sifat ini tidak terpisah dari-Nya. Mereka mempertahankan konsep bahwa Tuhan memiliki sifat 

seperti ilmu, kehidupan, dan kehendak yang hakiki (Madjid, 2008). Maturidiyah memiliki 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 34  

pandangan yang mirip dengan Asy’ariyah tetapi dengan beberapa perbedaan dalam cara memahami 

hubungan antara sifat dan zat Tuhan. Perbedaan pemahaman mengenai sifat Tuhan ini 

berpengaruh terhadap cara umat Islam memahami konsep ketuhanan dan bagaimana mereka 

beribadah kepada-Nya. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan kepustakaan 

(library research). Metode ini dipilih karena fokus utama kajian adalah analisis terhadap pemikiran 

teologis dalam Ilmu Kalam yang bersumber dari literatur klasik dan kontemporer Islam. Penelitian 

ini bertujuan untuk memahami dan menjelaskan berbagai pandangan teologis dari aliran-aliran 

dalam Ilmu Kalam mengenai isu-isu sentral seperti dosa besar, iman dan kufur, kehendak bebas 

manusia, serta sifat-sifat Tuhan. Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri dari buku-buku 

karya ilmuwan Muslim Indonesia, baik yang berupa karya asli maupun terjemahan, yang membahas 

tema Ilmu Kalam secara mendalam. Di antara sumber-sumber tersebut adalah karya Harun 

Nasution, Ahmad Hanafi, Hasbi Ash-Shiddieqy, Nurcholish Madjid, Asmuni Solihan Zamaksyari, 

dan lain-lain. Selain itu, digunakan juga literatur klasik yang diterjemahkan oleh ulama atau 

cendekiawan Indonesia. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan menelaah secara 

sistematis isi dari buku, artikel, dan dokumen lain yang relevan. Analisis data dilakukan secara kritis 

dan komparatif, yaitu dengan membandingkan pandangan dari berbagai aliran dalam Ilmu Kalam, 

serta mengidentifikasi persamaan dan perbedaan dalam cara pandang terhadap konsep-konsep 

teologis tersebut. Melalui metode ini, diharapkan dapat diperoleh pemahaman yang utuh dan 

objektif mengenai dinamika pemikiran teologis dalam Ilmu Kalam serta kontribusinya terhadap 

khazanah keilmuan Islam di Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pandangan berbagai Aliran Ilmu Kalam mengenai status Pelaku Dosa Besar 

Ilmu Kalam adalah salah satu cabang ilmu dalam Islam yang membahas tentang akidah dan 

teologi Islam secara rasional. Salah satu perdebatan klasik dalam Ilmu Kalam adalah mengenai 

status pelaku dosa besar. Perbedaan pandangan ini muncul akibat pertanyaan fundamental tentang 

apakah seorang Muslim yang melakukan dosa besar tetap dianggap sebagai seorang “mukmin” atau 

menjadi “kafir”. Tiga aliran utama dalam Ilmu Kalam yang memiliki pandangan berbeda terkait isu 

ini adalah Khawarij, Murji’ah, dan Mu’tazilah. Selain itu, Ahlus Sunnah wal Jama’ah (termasuk 

Asy’ariyah dan Maturidiyah) juga memiliki pendapat tersendiri mengenai status pelaku dosa besar. 

Berikut adalah penjelasan mengenai pandangan masing-masing aliran: 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 35  

Pandangan Khawarij: Pelaku Dosa Besar adalah Kafir 

Khawarij adalah salah satu kelompok dalam Islam yang muncul pada abad pertama 

Hijriyah. Mereka dikenal sebagai kelompok yang sangat ketat dalam memandang hukum 

Islam.Menurut Khawarij, seorang Muslim yang melakukan dosa besar, seperti membunuh, berzina, 

atau meninggalkan salat, dianggap telah keluar dari Islam dan menjadi kafir. Dengan kata lain, bagi 

mereka, iman adalah kesatuan dari keyakinan dan amal. Jika seseorang melakukan dosa besar, 

berarti ia telah meninggalkan iman dan menjadi kafir. Konsekuensi dari pandangan ini sangat 

ekstrem, sebab Khawarij beranggapan bahwa orang yang telah menjadi kafir harus diperangi dan 

bahkan dibunuh jika ia tidak bertobat. Pandangan ini kemudian melahirkan tindakan-tindakan 

radikal di kalangan kelompok Khawarij, seperti pengkafiran terhadap pemimpin Muslim yang 

dianggap tidak menerapkan hukum Islam secara sempurna (Nasution, 2005). 

Pandangan Murji’ah: Pelaku Dosa Besar Tetap Mukmin 

Murji’ah adalah kelompok yang muncul sebagai reaksi terhadap pandangan ekstrem 

Khawarij. Berbeda dengan Khawarij yang menganggap pelaku dosa besar sebagai kafir, Murji’ah 

justru berpendapat bahwa pelaku dosa besar tetap dianggap sebagai seorang mukmin. Menurut 

Murji’ah, iman seseorang tidak tergantung pada amal perbuatan, melainkan cukup dengan 

keyakinan dalam hati. Oleh karena itu, jika seseorang melakukan dosa besar, status keimanannya 

tetap utuh. Mereka berargumen bahwa penghakiman terhadap pelaku dosa besar sepenuhnya 

diserahkan kepada Allah di akhirat, bukan kepada manusia di dunia. Pandangan Murji’ah cenderung 

lebih longgar dalam menilai seseorang sebagai mukmin. Mereka berpegang pada ayat-ayat yang 

menekankan rahmat Allah dan kesempatan untuk bertobat. Namun, sikap ini dikritik oleh 

kelompok lain karena dianggap terlalu permisif terhadap maksiat dan dapat melemahkan semangat 

beramal dalam Islam (Nasution, 1986). 

Pandangan Mu’tazilah: Pelaku Dosa Besar Berada di Posisi Tengah 

Mu’tazilah muncul sebagai kelompok yang mencoba mencari jalan tengah antara Khawarij 

dan Murji’ah. Menurut mereka, pelaku dosa besar tidak bisa disebut sebagai mukmin, tetapi juga 

tidak kafir. Sebagai gantinya, mereka memperkenalkan konsep Manzilah Bainal Manzilatain (posisi 

di antara dua posisi). Dalam pandangan Mu’tazilah, orang yang melakukan dosa besar berada dalam 

keadaan fasik, bukan mukmin dan bukan kafir. Di dunia, statusnya tetap sebagai seorang Muslim, 

tetapi di akhirat ia akan disiksa di neraka jika tidak bertobat sebelum wafat. Konsep ini didasarkan 

pada keyakinan bahwa iman harus disertai dengan amal shaleh. Jika seseorang melakukan dosa 

besar dan tidak bertobat, maka ia kehilangan status keimanannya, tetapi tidak sampai pada 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 36  

kekafiran. Pendekatan ini dianggap lebih rasional karena tidak terlalu ekstrem seperti Khawarij dan 

tidak terlalu longgar seperti Murji’ah (Zamaksyari, 2003). 

Pandangan Ahlu Sunnah wal Jama’ah: Pelaku Dosa Besar Masih Mukmin, tetapi Fasiq 

Ahlu Sunnah wal Jama’ah (terutama Asy’ariyah dan Maturidiyah) memiliki pandangan yang 

lebih moderat mengenai status pelaku dosa besar. Mereka berpendapat bahwa pelaku dosa besar 

tetap dianggap sebagai seorang mukmin, tetapi berada dalam keadaan fasiq. Menurut mereka, iman 

terdiri dari tiga unsur: keyakinan dalam hati, pengucapan dengan lisan, dan amal perbuatan. Namun, 

berbeda dengan Khawarij dan Mu’tazilah, Ahlu Sunnah tidak menganggap amal sebagai syarat 

utama keimanan. Artinya, meskipun seseorang melakukan dosa besar, ia tetap memiliki iman selama 

tidak mengingkari rukun Islam dan rukun iman (Abdullah, 1999). Ahlu Sunnah juga berpegang 

pada prinsip bahwa dosa besar dapat diampuni oleh Allah jika seseorang bertobat. Jika ia meninggal 

sebelum bertobat, maka hukumannya bergantung pada kehendak Allah: bisa diampuni atau disiksa 

terlebih dahulu sebelum akhirnya masuk surga. Pandangan ini didasarkan pada banyak hadis Nabi 

Muhammad yang menekankan pentingnya rahmat Allah dan bahwa seseorang tidak langsung 

menjadi kafir hanya karena melakukan dosa besar (As-Shiddiqie, 1994). 

Kontestasi iman dan kufur dalam perspektif Ilmu Kalam 

Perbedaan dalam mendefinisikan iman dan kufur melahirkan perbedaan pemahaman di 

antara berbagai aliran dalam Islam. Beberapa aliran utama yang memiliki pandangan berbeda dalam 

masalah ini adalah Khawarij, Murji’ah, Mu’tazilah, dan Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan 

Maturidiyah). 

Khawarij: Iman Harus Sempurna, Kufur Akibat Dosa Besar 

Khawarij adalah kelompok awal dalam sejarah Islam yang dikenal dengan pandangan 

teologis yang sangat ketat terhadap konsep iman. Mereka meyakini bahwa iman adalah kesatuan 

antara keyakinan dalam hati, ucapan dengan lisan, dan amal perbuatan. Dengan demikian, bagi 

Khawarij, iman tidak cukup hanya dengan keyakinan; harus diiringi ucapan dan amal. 

Konsekuensinya, seseorang yang melakukan dosa besar, meskipun tetap meyakini Allah, dianggap 

telah keluar dari Islam dan menjadi kafir. Pandangan ini didasarkan pada pemahaman bahwa iman 

bersifat total, gugurnya satu aspek akan membatalkan seluruhnya. Oleh karena itu, Khawarij tidak 

segan mengkafirkan Muslim lain yang tidak menjalankan Islam secara sempurna, bahkan sampai 

membenarkan kekerasan terhadap mereka yang dianggap murtad. Pandangan ini menjadikan 

Khawarij sebagai salah satu kelompok yang paling ekstrem dalam sejarah teologi Islam klasik. 

(Nasution, 1995). 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 37  

Murji’ah: Iman Cukup dengan Keyakinan, Amal tidak Menentukan 

Murji’ah adalah aliran yang memiliki pendekatan yang sangat berlawanan dengan Khawarij. 

Mereka berpendapat bahwa iman cukup dengan keyakinan dalam hati dan pengakuan dengan lisan, 

sedangkan amal perbuatan bukanlah bagian esensial dari iman. Dalam perspektif Murji’ah, 

seseorang yang melakukan dosa besar tetap dianggap sebagai mukmin selama ia masih meyakini 

keesaan Allah dan risalah Nabi Muhammad. Mereka berpegang pada konsep “penundaan” (irja’), 

yaitu menyerahkan sepenuhnya keputusan tentang dosa besar kepada Allah di akhirat. Akibat dari 

pandangan ini, Murji’ah sering dikritik sebagai terlalu permisif terhadap dosa, karena mereka tidak 

menganggap amal sebagai penentu keimanan seseorang (Hanafi, 1990). 

Mu’tazilah: Iman Harus Disertai Amal, Pelaku Dosa Besar Berada di Posisi Tengah 

Mu’tazilah mencoba mengambil jalan tengah antara Khawarij dan Murji’ah dalam 

mendefinisikan iman. Mereka mendasarkan pemikiran mereka pada konsep Manzilah Bainal 

Manzilatain (posisi antara dua posisi), yang berarti bahwa seorang pelaku dosa besar tidak dapat 

disebut sebagai mukmin, tetapi juga tidak sampai menjadi kafir. Menurut Mu’tazilah, iman terdiri 

dari keyakinan, ucapan, dan amal. Oleh karena itu, seseorang yang melakukan dosa besar kehilangan 

status imannya dan menjadi fasiq, tetapi tidak sampai jatuh ke dalam kekafiran. Namun, jika ia 

meninggal tanpa bertaubat, maka ia akan kekal di neraka seperti orang kafir. Pandangan ini 

didasarkan pada keadilan Tuhan (al’adl), yang menurut Mu’tazilah harus memberikan hukuman 

setimpal bagi pelaku dosa besar tanpa mengampuninya secara mutlak seperti yang diyakini Murji’ah 

(Zamaksyari, 2003). 

Ahlus Sunnah wal Jama’ah: Iman adalah Keyakinan, Ucapan, dan Amal, tetapi Dosa Besar tidak 

Membatalkan Iman 

Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan Maturidiyah) mengambil pendekatan yang lebih 

moderat dalam memahami iman dan kufur. Mereka berpendapat bahwa iman terdiri dari tiga unsur 

utama: Keyakinan dalam hati (tasdiq bil qalb), Pengucapan dengan lisan (iqrar bil lisan), Pelaksanaan 

dalam amal (amal bil jawarih). Namun, berbeda dengan Khawarij dan Mu’tazilah, Ahlus Sunnah tidak 

menganggap amal sebagai faktor penentu utama keimanan. Seseorang yang melakukan dosa besar 

tetap dianggap sebagai seorang mukmin, tetapi dalam keadaan fasiq. Artinya, dosa besar 

mengurangi kesempurnaan iman seseorang, tetapi tidak serta-merta menjadikannya kafir. Hal ini 

didasarkan pada berbagai hadis Nabi Muhammad yang menunjukkan bahwa seseorang tetap bisa 

mendapatkan rahmat Allah meskipun memiliki dosa besar (Abdullah, 1999). 

Dalam hal kufur, Ahlus Sunnah membagi kufur menjadi dua jenis: Kufur Akbar (Kufur 

Besar), yakni kekafiran yang menyebabkan seseorang keluar dari Islam, seperti menyekutukan Allah 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 38  

(syirik) atau mengingkari rukun iman. Kufur Asghar (Kufur Kecil), yakni perbuatan yang bersifat 

maksiat tetapi tidak mengeluarkan seseorang dari Islam, seperti kufur nikmat (tidak bersyukur 

kepada Allah). Pandangan ini menekankan keseimbangan antara iman dan amal tanpa harus 

mengeluarkan seseorang dari Islam hanya karena dosa besar, selama ia masih meyakini prinsip-

prinsip keimanan (Ash-Shiddieqy, 1994). 

Perdebatan teologis dalam Ilmu Kalam terkait hubungan antara perbuatan Tuhan dan 

perbuatan manusia 

Perdebatan mengenai apakah manusia memiliki kehendak bebas ataukah segala sesuatu 

telah ditentukan oleh Tuhan merupakan salah satu tema utama dalam diskursus teologi Islam. 

Aliran-aliran seperti Jabariyah, Qadariyah, Mu’tazilah, serta Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah 

dan Maturidiyah) memiliki pandangan yang berbeda mengenai hubungan antara takdir ilahi dan 

kebebasan manusia, mencerminkan kompleksitas pemikiran Islam dalam memahami kehendak, 

tanggung jawab, dan keadilan Tuhan. 

Pandangan Jabariyah: Segala Perbuatan Ditentukan oleh Tuhan 

Jabariyah adalah aliran yang berpandangan bahwa manusia tidak memiliki kebebasan dalam 

bertindak karena segala sesuatu sudah ditentukan oleh Tuhan. Dalam perspektif Jabariyah, manusia 

hanyalah alat yang menjalankan kehendak Tuhan tanpa memiliki kehendak bebas. Dengan kata lain, 

semua perbuatan manusia adalah ciptaan Tuhan, dan manusia tidak memiliki kemampuan untuk 

memilih atau menolaknya. Konsekuensi dari pandangan ini adalah bahwa manusia tidak 

bertanggung jawab atas perbuatannya, baik yang baik maupun yang buruk, karena semuanya 

merupakan kehendak Tuhan semata. Pandangan ini dikritik oleh banyak kelompok karena dianggap 

meniadakan keadilan Tuhan dalam memberikan ganjaran dan hukuman kepada manusia 

(Zamaksyari, 2003).  

Pandangan Qadariyah: Manusia Memiliki Kebebasan Mutlak 

Sebagai reaksi terhadap Jabariyah, aliran Qadariyah menegaskan bahwa manusia memiliki 

kebebasan mutlak dalam bertindak. Menurut mereka, manusia adalah pencipta atas perbuatannya 

sendiri, baik dalam aspek kebaikan maupun keburukan. Tuhan memberikan manusia kemampuan 

untuk bertindak, tetapi tidak menentukan secara langsung apa yang akan dilakukan oleh manusia. 

Qadariyah berpegang pada prinsip keadilan Tuhan, di mana Tuhan tidak mungkin menghukum 

atau memberi pahala kepada manusia jika mereka tidak memiliki kebebasan untuk memilih 

perbuatannya sendiri (Hanafi, 1990). Pandangan ini sejalan dengan konsep tanggung jawab moral 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 39  

manusia, tetapi juga dikritik karena dianggap mengurangi kekuasaan Tuhan dalam menentukan 

segala sesuatu. 

Pandangan Mu’tazilah: Manusia Menciptakan Perbuatannya, tetapi dalam Bingkai Kehendak Tuhan 

Mu’tazilah mencoba mengambil jalan tengah antara Jabariyah dan Qadariyah dengan 

berpendapat bahwa manusia memiliki kebebasan dalam berbuat, tetapi tetap berada dalam sistem 

yang telah ditentukan oleh Tuhan. Menurut Mu’tazilah, Tuhan menciptakan hukum kausalitas di 

dunia, dan manusia diberi kemampuan untuk memilih tindakan mereka berdasarkan hukum 

tersebut. Mu’tazilah menekankan konsep al-adl (keadilan Tuhan), yang berarti bahwa Tuhan tidak 

menciptakan kejahatan, melainkan manusia sendiri yang bertanggung jawab atas perbuatannya 

(Abdullah, 1999). Dalam pandangan ini, Tuhan memberikan manusia akal dan kemampuan untuk 

menentukan pilihan, sehingga manusia layak diberi pahala atau hukuman berdasarkan amalnya. 

Pandangan Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan Maturidiyah): Kasb sebagai Konsep Perbuatan Manusia 

Ahlus Sunnah wal Jama’ah, yang diwakili oleh Asy’ariyah dan Maturidiyah, menawarkan 

konsep kasb (perolehan) sebagai solusi atas perdebatan antara determinisme (Jabariyah) dan 

kebebasan mutlak (Qadariyah). Menurut Asy’ariyah, Tuhan menciptakan semua perbuatan, tetapi 

manusia memiliki kasb, yaitu kemampuan untuk “memperoleh” perbuatan tersebut sesuai dengan 

kehendaknya sendiri. Dengan kata lain, Tuhan menciptakan potensi dan pilihan, tetapi manusia 

yang memilih dan bertanggung jawab atas pilihannya (Nasution, 1995). Pandangan ini berusaha 

menjaga keseimbangan antara kekuasaan absolut Tuhan dan tanggung jawab manusia atas 

perbuatannya. Sementara itu, Maturidiyah memiliki pendekatan yang sedikit berbeda dengan lebih 

menekankan pada peran akal manusia dalam memilih perbuatannya tanpa mengurangi dominasi 

Tuhan dalam penciptaan (Ash-Shiddieqy, 1994). 

Kontestasi mengenai Kehendak Mutlak Tuhan 

Konsep kehendak mutlak Tuhan dan keadilan-Nya menjadi salah satu pokok bahasan 

utama. Perbedaan pandangan di antara aliran-aliran teologi Islam, seperti Jabariyah, Qadariyah, 

Mu’tazilah, dan Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan Maturidiyah), mencerminkan perbedaan 

dalam memahami hubungan antara kebebasan manusia, keadilan Tuhan, dan kehendak-Nya. 

Pandangan Jabariyah: Kehendak Mutlak Tuhan Menentukan Segala Sesuatu 

Jabariyah adalah aliran yang menekankan bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak atas 

segala sesuatu, termasuk perbuatan manusia. Menurut mereka, manusia tidak memiliki kebebasan 

dalam bertindak karena segala sesuatu telah ditentukan oleh Tuhan.Dalam perspektif Jabariyah, 

keadilan Tuhan tidak perlu diukur berdasarkan standar manusia, karena apa pun yang dilakukan 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 40  

oleh Tuhan adalah adil secara esensial. Jika seseorang masuk ke dalam surga atau neraka, hal itu 

merupakan kehendak Tuhan yang tidak dapat dipertanyakan (Zamaksyari, 2003). Pandangan ini 

dikritik oleh aliran lain karena dianggap menafikan tanggung jawab manusia atas perbuatannya. 

Pandangan Qadariyah: Kehendak Tuhan Tidak Menentukan Perbuatan Manusia 

Sebagai reaksi terhadap Jabariyah, aliran Qadariyah menekankan kebebasan manusia dalam 

bertindak. Mereka berpendapat bahwa Tuhan menciptakan manusia dengan kebebasan untuk 

memilih antara kebaikan dan keburukan, sehingga manusia bertanggung jawab penuh atas 

perbuatannya (Hanafi, 1990). Menurut Qadariyah, keadilan Tuhan berarti memberikan kebebasan 

kepada manusia untuk memilih dan mempertanggungjawabkan pilihan tersebut. Jika Tuhan 

menentukan segala sesuatu tanpa memberikan manusia kebebasan, maka itu dianggap bertentangan 

dengan konsep keadilan. Oleh karena itu, dalam pandangan mereka, Tuhan tidak menciptakan 

kejahatan, tetapi manusia sendirilah yang memilih untuk berbuat jahat. 

Pandangan Mu’tazilah: Keadilan Tuhan Menuntut Kebebasan Manusia 

Mu’tazilah memiliki pandangan yang mirip dengan Qadariyah tetapi lebih sistematis dalam 

mendefinisikan keadilan Tuhan. Mereka berpegang teguh pada prinsip al‘adl (keadilan) dan at-

tauhid (keesaan Tuhan), serta berpendapat bahwa Tuhan tidak dapat melakukan sesuatu yang zalim. 

Menurut Mu’tazilah, keadilan Tuhan mengharuskan bahwa manusia memiliki kebebasan dalam 

bertindak dan bertanggung jawab penuh atas perbuatannya. Tuhan tidak menciptakan perbuatan 

buruk, tetapi manusia sendirilah yang melakukannya. Jika manusia tidak memiliki kebebasan, maka 

hukuman dan pahala yang diberikan oleh Tuhan akan dianggap tidak adil. Mu’tazilah juga 

berpendapat bahwa Tuhan wajib melakukan yang terbaik bagi makhluk-Nya (prinsip ashlah). 

Artinya, Tuhan tidak akan menzhalimi manusia dengan menentukan mereka masuk ke neraka tanpa 

adanya usaha dari mereka sendiri (Abdullah, 1999). 

Pandangan Ahlus Sunnah wal Jama’ah (Asy’ariyah dan Maturidiyah): Kehendak Tuhan dan Keadilan dalam 

Harmoni 

Ahlus Sunnah wal Jama’ah, yang terdiri dari Asy’ariyah dan Maturidiyah, menawarkan 

pendekatan yang lebih moderat dalam memahami kehendak Tuhan dan keadilan-Nya. Asy’ariyah: 

Kehendak Tuhan Bersifat Mutlak, tetapi Tidak Menafikan Keadilan-Nya.Asy’ariyah berpendapat 

bahwa Tuhan memiliki kehendak mutlak, tetapi mereka menolak determinisme mutlak Jabariyah. 

Menurut mereka, segala sesuatu terjadi atas kehendak Tuhan, tetapi manusia tetap bertanggung 

jawab atas perbuatannya melalui konsep kasb (perolehan). Tuhan menciptakan perbuatan manusia, 

tetapi manusia memilih untuk melakukannya. Dalam hal keadilan, Asy’ariyah berpendapat bahwa 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 41  

apa pun yang dilakukan oleh Tuhan adalah adil, meskipun tidak selalu sesuai dengan standar 

keadilan manusia. Tuhan tidak wajib melakukan sesuatu yang terbaik bagi manusia (seperti yang 

diyakini Mu’tazilah), tetapi apa pun yang dikehendaki-Nya adalah bentuk keadilan (Nasution, 1995). 

Maturidiyah: Keadilan Tuhan Berdasarkan Hikmah dan Keteraturan.Maturidiyah memiliki 

pandangan yang sedikit berbeda dari Asy’ariyah. Mereka berpendapat bahwa manusia memiliki 

kebebasan dalam batas-batas tertentu yang telah ditentukan oleh Tuhan. Tuhan tidak menciptakan 

perbuatan manusia secara langsung, tetapi memberikan manusia akal dan kemampuan untuk 

memilih. Dalam konsep keadilan, Maturidiyah berpendapat bahwa Tuhan tidak akan berbuat zalim 

karena keadilan-Nya bersandar pada hikmah dan keteraturan. Mereka meyakini bahwa Tuhan 

menciptakan sistem hukum moral yang masuk akal dan memberikan manusia kebebasan untuk 

mengikuti atau menyimpang darinya. Dengan demikian, manusia bertanggung jawab atas 

perbuatannya, tetapi tetap dalam lingkup kehendak Tuhan (Ash-Shiddieqy, 1994). 

Perbedaan pandangan aliran-aliran Ilmu Kalam mengenai sifat-sifat Tuhan 

Dalam sejarah pemikiran Islam, perdebatan mengenai sifat-sifat Tuhan menjadi salah satu 

isu sentral dalam ilmu kalam. Perbedaan pandangan ini berakar pada bagaimana masing-masing 

aliran menafsirkan relasi antara sifat dan zat Tuhan, serta bagaimana hal tersebut berdampak pada 

pemahaman tauhid. Bagi Asy’ariyah, sifat-sifat Tuhan seperti ilmu, qudrah, dan iradah adalah 

eksisten yang melekat pada zat-Nya, namun tidak identik dengannya. Maturidiyah memiliki 

pandangan serupa dengan beberapa nuansa berbeda dalam aspek epistemologis. Sementara itu, 

Mu’tazilah menolak keberadaan sifat-sifat Tuhan yang berdiri sendiri karena dianggap mengancam 

kemurnian tauhid bagi mereka, sifat Tuhan identik dengan zat-Nya dan hanya dapat dipahami 

melalui perbuatan-Nya. Salafiyah cenderung menerima sifat-sifat Tuhan sebagaimana yang tertulis 

dalam teks (nash) tanpa takwil, sedangkan Syi’ah Imamiyah mengembangkan pendekatan yang lebih 

filosofis dan metafisik. Perbedaan ini mencerminkan dinamika teologi Islam dalam memahami 

konsep ketuhanan secara mendalam dan berlapis. 

Asy’ariyah: Sifat Tuhan Bersifat Azali dan Tidak Terpisah dari Zat-Nya 

Aliran Asy’ariyah, yang didirikan oleh Abu al-Hasan al-Asy’ari (w. 936 M), memiliki 

pandangan bahwa Tuhan memiliki sifat-sifat yang bersifat azali (tidak berpermulaan) dan tetap ada 

bersama zat-Nya. Namun, sifat-sifat ini bukan bagian terpisah dari zat-Nya, melainkan sesuatu yang 

melekat pada-Nya.Konsep utama dalam Asy’ariyah mengenai sifat Tuhan: 1) Sifat Tuhan bukanlah 

zat-Nya, tetapi juga bukan sesuatu yang terpisah dari-Nya. 2) Tuhan memiliki sifat-sifat seperti ilmu, 

hayat (kehidupan), qudrah (kekuasaan), iradah (kehendak), sama’ (pendengaran), bashar 

(penglihatan), dan kalam (berbicara). 3) Sifat-sifat tersebut tidak dapat dipahami secara harfiah 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 42  

(tajsim), melainkan dengan pemahaman yang sesuai dengan kebesaran-Nya (bila kaifa – tanpa 

menanyakan bagaimana). 

Maturidiyah: Hampir Sama dengan Asy’ariyah, tetapi dengan Perbedaan Kecil 

Aliran Maturidiyah, yang didirikan oleh Abu Mansur al-Maturidi (w. 944 M), memiliki 

pandangan yang hampir sama dengan Asy’ariyah, tetapi dengan beberapa perbedaan mendasar. 

Persamaan dengan Asy’ariyah: Tuhan memiliki sifat yang azali dan tidak terpisah dari zat-Nya. Sifat 

Tuhan harus dipahami tanpa menyerupakannya dengan makhluk. Perbedaan dengan Asy’ariyah: 1) 

Sifat Iradah (Kehendak) Tuhan Asy’ariyah: Kehendak Tuhan bebas dan absolut, Tuhan dapat 

menentukan sesuatu tanpa terikat oleh keadilan atau hikmah tertentu. Maturidiyah: Kehendak 

Tuhan selalu terkait dengan hikmah dan keadilan, artinya Tuhan tidak akan melakukan sesuatu yang 

bertentangan dengan keadilan-Nya. 2) Tanggung Jawab Manusia Asy’ariyah: Manusia memiliki 

usaha (kasb), tetapi perbuatan mereka tetap dalam kehendak Tuhan.Maturidiyah: Manusia memiliki 

kebebasan dalam berbuat, tetapi tetap dalam batasan kehendak Tuhan.Dalam hal sifat Tuhan, 

Maturidiyah umumnya lebih rasional dibanding Asy’ariyah dan lebih mendekati konsep keadilan 

Tuhan dalam pemikiran Mu’tazilah (Zamaksyari, 2003). 

Mu’tazilah: Menolak Keberadaan Sifat Tuhan yang Berbeda dari Zat-Nya 

Mu’tazilah, yang dipelopori oleh Wasil bin Ata (w. 748 M), memiliki pandangan yang 

berbeda secara drastis dibandingkan Asy’ariyah dan Maturidiyah. Mereka menekankan konsep 

tauhid yang mutlak, sehingga menolak keberadaan sifat-sifat Tuhan yang dianggap berbeda dari 

zat-Nya.Prinsip utama Mu’tazilah mengenai sifat Tuhan: 1) Sifat Tuhan tidak berdiri sendiri, tetapi 

merupakan esensi zat-Nya.Misalnya, Tuhan dikatakan berilmu bukan karena memiliki sifat ilmu 

yang terpisah, tetapi karena zat-Nya sendiri adalah ilmu. 2) Penolakan terhadap sifat-sifat 

antropomorfis (menyerupakan Tuhan dengan makhluk). Mu’tazilah menolak ayat-ayat yang 

menyebut Tuhan memiliki tangan atau wajah secara literal, dan selalu menakwilkannya. 3) 

Keutamaan akal dalam memahami sifat Tuhan.Mereka berpendapat bahwa Tuhan harus dipahami 

dengan pendekatan rasional, bukan sekadar menerima ayat-ayat secara zahir (tekstual).Dengan 

demikian, Mu’tazilah lebih menekankan keesaan mutlak Tuhan dan menolak konsep bahwa Tuhan 

memiliki sifat-sifat yang berbeda dari zat-Nya (Abdullah, 1999). 

Salafiyah: Menerima Sifat Tuhan Secara Zahir (Tanpa Takwil) 

Aliran Salafiyah, yang berakar pada pemikiran Ahmad bin Hanbal (w. 855 M) dan 

berkembang lebih jauh oleh Ibnu Taimiyyah (w. 1328 M), memiliki pendekatan yang berbeda dalam 

memahami sifat-sifat Tuhan. Prinsip utama dalam pemahaman Salafiyah: 1) Sifat Tuhan diterima 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 43  

sebagaimana adanya dalam Al-Qur’an dan Hadis tanpa takwil. 2) Menolak pendekatan filsafat dan 

ilmu Kalam dalam memahami sifat Tuhan. 3) Menekankan metode tafwidh (menyerahkan makna 

sebenarnya kepada Allah), tetapi tanpa menakwilkannya seperti dalam Asy’ariyah.Misalnya, jika Al-

Qur’an menyebut Tuhan memiliki tangan, mereka akan mengatakan bahwa Tuhan memang 

memiliki tangan, tetapi tangan-Nya tidak seperti tangan makhluk. Mereka tidak akan menakwilnya 

menjadi “kekuasaan” seperti yang dilakukan Asy’ariyah dan Mu’tazilah (Hanafi, 1990). 

Syi’ah Imamiyah: Sifat Tuhan dan Tauhid Sifat 

Dalam teologi Syi’ah Imamiyah, konsep sifat-sifat Tuhan juga memiliki karakteristik 

tersendiri yang mirip dengan Mu’tazilah tetapi memiliki perbedaan penting. Pandangan utama 

Syi’ah Imamiyah tentang sifat Tuhan: 1) Tauhid Sifat: Sifat Tuhan tidak terpisah dari zat-Nya. 2) 

Penolakan terhadap tasybih (penyerupaan Tuhan dengan makhluk). 3) Konsep ‘Adl (Keadilan 

Tuhan) sangat penting dalam doktrin mereka. Syi’ah Imamiyah berpendapat bahwa sifat-sifat 

Tuhan tidak boleh dipahami secara harfiah, karena bisa membawa kepada kesyirikan. Namun, 

mereka juga tidak menolak sepenuhnya konsep sifat-sifat Tuhan seperti yang dilakukan Mu’tazilah 

(Ash-Shiddieqy, 1994). 

KESIMPULAN 

Perdebatan dalam ilmu Kalam telah melahirkan beragam aliran pemikiran dengan 

pandangan yang berbeda-beda terhadap sejumlah isu teologis penting. Salah satu perdebatan utama 

berkaitan dengan status pelaku dosa besar. Aliran Mu’tazilah berpendapat bahwa orang yang 

melakukan dosa besar berada dalam posisi antara iman dan kekufuran (manzilah baina manzilatain), 

tidak sepenuhnya kafir namun juga tidak dianggap beriman. Sebaliknya, Ahlus Sunnah Wal Jamaah, 

khususnya Asy’ariyah dan Maturidiyah, tetap menganggap pelaku dosa besar sebagai seorang 

Muslim, meskipun mereka tidak menutup kemungkinan atas hukuman dari Allah. Isu lain yang 

menjadi perdebatan adalah hubungan antara iman, amal, dan kekufuran. Khawarij memandang 

bahwa pelaku dosa besar telah keluar dari Islam dan menjadi kafir, sedangkan Murji’ah 

berpandangan bahwa iman seseorang tidak dipengaruhi oleh amal perbuatannya. Selain itu, 

perbedaan tajam juga terlihat dalam memahami perbuatan manusia dan peran Tuhan. Asy’ariyah 

berpendapat bahwa semua perbuatan, termasuk perbuatan manusia, adalah ciptaan Allah. Di sisi 

lain, Mu’tazilah menekankan bahwa manusia memiliki kebebasan dan tanggung jawab penuh atas 

tindakannya. 

Perbedaan pandangan ini juga berkaitan erat dengan konsep kehendak mutlak dan keadilan 

Tuhan. Mu’tazilah sangat menekankan keadilan Tuhan dan menolak doktrin predestinasi total, 

sementara Asy’ariyah meyakini bahwa segala sesuatu terjadi atas kehendak mutlak Allah, meskipun 

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu


Ana, et. al. 
Kontestasi Pemikiran dalam Teologi Islam… 

 

SUHU: Journal of Sufism and Humanities  Volume 01. Nomor 01, 2025: 31-44 | 44  

manusia tetap memiliki peran dalam bentuk kasb atau usaha. Perselisihan ini diperkuat lagi dengan 

perdebatan mengenai sifat-sifat Tuhan. Asy’ariyah menyatakan bahwa sifat-sifat Tuhan tidak 

terpisah dari zat-Nya dan merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan dari keesaan-Nya. 

Sebaliknya, Mu’tazilah menolak keberadaan sifat-sifat Tuhan secara independen dari zat-Nya, 

karena menurut mereka hal itu bertentangan dengan konsep tauhid yang murni. Perbedaan-

perbedaan tersebut menunjukkan betapa dinamis dan kompleksnya wacana dalam ilmu Kalam 

dalam merespons isu-isu teologis yang mendalam. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. (1999). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Amri, M. (2011). Khazanah Pemikiran Ilmu Kalam. Solo: Zadahaniva. 

Ash-Shiddieqy, H. (1994). Ilmu Tauhid. Jakarta: Bulan Bintang. 

Hanafi, A. (1990). Theologi Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Madjid, N. (2008). Kalam dan Filsafat dalam Islam. Jakarta: Paramadina. 

Nasution, H. (1986). Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah, Analisa Perbandingan. Jakarta: UI Press, 1986. 

Nasution, H. (1995). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Bandung: Mizan. 

Putri, D., Azzahra, A. M., Sidik, M. F., Faturahman, N., Hakim, F. N., & Amirudin, J. (2025). 
Sejarah dan Perkembangan Pemikiran Ilmu Kalam. Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara. 
01, (06). https://jicnusantara.com/index.php/jicn  

Rakhmat, J. (1991). Islam Alternatif: Ceramah-Ceramah di Kampus. Bandung: Mizan. 

Ritonga, A. R. (1996). Perbandingan antara Aliran: Iman dan Kufur dalam Sejarah Pemikiran dalam Islam. 
Jakarta: Pustaka Antara. 

Shihab, Q. (1992). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Wahab S. A., & Majid, A. (2022). Makna Ilmu Kalam Dan Hakikat Ilmu Kalam. Mushaf Journal: 
Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(3), 368–372. Retrieved from 
https://www.mushafjournal.com/index.php/mj/article/view/81  

Zamaksyari, A. S. (2003). Ilmu Kalam. Bandung: Pustaka Setia. 

Zuhri, A. & Ula, M. (2015). Ilmu Kalam Dalam Sorotan Filsafat Ilmu. Religia, 18(2), 162–186. 
https://doi.org/10.28918/religia.v18i2.626  

https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://jicnusantara.com/index.php/jicn
https://www.mushafjournal.com/index.php/mj/article/view/81
https://doi.org/10.28918/religia.v18i2.626

