/'} ‘ %}) SUHU: Journal of Sufism and Humanities
5 é 3' Volume 01, Nomor 01, 2025: 1-18
\@ j https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

s s’

Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

Zein Muchamad Masykur
UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, Indonesia
Email: zein@uinsaizu.ac.id

Abstrak

Musik dalam tradisi tasawuf tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetika, tetapi juga sebagai
sarana transformatif dalam mencapai kesadaran spiritual yang lebih tinggi. Penelitian ini bertujuan
untuk mengeksplorasi makna simbolik setiap nada dalam perspektif sufistik dengan pendekatan
semiotika. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan kualitatif
berbasis hermeneutika sufistik. Sumber primer mencakup naskah-naskah klasik tasawuf, kitab-
kitab tentang sama’ dan hadrah, serta literatur musikologi Islam. Analisis dilakukan pada tiga tingkat
makna: denotatif (bunyi sebagai fenomena fisik), konotatif (interpretasi budaya dalam konteks
sufistik), dan sufistik (makna spiritual-transendental). Hasil menunjukkan bahwa nada-nada dalam
tangga nada dasar memiliki makna simbolik: Do melambangkan tawbah, Re terkait dengan riyadah,
Mi mencerminkan ma rifah, dan Si mewakili insan kamil. Musik dalam praktik ritual seperti sama’
dan hadrah memainkan peran penting dalam memperdalam pengalaman spiritual sufi. Temuan ini
berkontribusi terhadap pengembangan kajian tasawuf kontemporer, terapi musik berbasis
sufisme, dan inovasi dalam pendidikan spiritual Islam, khususnya dalam membangun pendekatan
pedagogis yang integratif antara nilai-nilai tradisional dan media estetis.

Kata kunci: Musik Sufi, Tasawuf, Semiotika Nada, Hermeneutika Sufistik, Makna Spiritual.

Abstract

In Sufi tradition, music is not merely an aesthetic expression but serves as a transformative medium
for attaining higher spiritual awareness. This study aims to explore the symbolic meanings of individual
musical notes within a Sufi framework using a semiotic approach. Employing qualitative library
research and a Sufi hermeneutic perspective, primary sources include classical Sufi texts, treatises on
sama " and hadrah, as well as Islamic musicological literature. The analysis focuses on three levels of
meaning: denotative (sound as physical phenomenon), connotative (cultural interpretation within
Sufi contexts), and esoteric (spiritual-transcendental significance). Findings indicate that basic musical
notes carry symbolic spiritual meanings: Do represents tawbah (repentance), Re reflects riyadah
(spiritual discipline), Mi signifies ma ‘rifah (gnosis), and Si symbolizes insan kamil (the perfected
human). Music, particularly within sama " and hadrah rituals, facilitates deeper mystical experiences
and serves as a conduit for divine connection. This study contributes to the advancement of
contemporary Sufi scholarship, the development of Sufi-based music therapy, and the innovation of
spiritual education in Islam, particularly through integrative pedagogical models that merge
traditional spiritual values with aesthetic mediums.

Keywords: Sufi Music, Sufism, Tone Semiotics, Sufi Hermeneutics, Spiritual Meaning.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01, Nomor 01, 2025: 1-18 |1


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
mailto:zein@uinsaizu.ac.id

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

Pendahuluan

Musik telah menjadi bagian integral dalam kehidupan manusia sejak ribuan tahun yang lalu.
Dalam tradisi Islam, khususnya tasawuf, musik memiliki kedudukan yang unik sebagai medium
untuk mendekatkan diri kepada Allah. Para sufi besar seperti Jalaluddin Rumi, dengan tarekat
Mevlevi-nya, telah memperkenalkan penggunaan musik sebagai sarana untuk mencapai kondisi
spiritual yang lebih tinggi. Musik tidak hanya dipandang sebagai hiburan semata, tetapijuga sebagai
jalan spiritual yang dapat membawa jiwa menuju pengalaman transendental. Dalam konteks yang
lebih spesifik, setiap nada dalam musik dipercaya memiliki makna spiritual tersendiri. Tradisi sufi
mengajarkan bahwa tujuh nada dasar (do, re, mi, fa, sol, la, si) memiliki korespondensi dengan
tahapan-tahapan spiritual dalam perjalanan seorang salik menuju makrifatullah. Pemahaman ini
tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga dipraktikkan dalam berbagai ritual sufi, seperti sama' dan
hadrah, di mana musik menjadi medium untuk mencapai ekstase spiritual.

Beberapa penelitian terdahulu telah mencoba mengeksplorasi hubungan antara musik dan
tasawuf. Al-Ghazali dalam lhya’ ‘Ulim al-Din secara komprehensif membahas legitimasi
penggunaan musik (sama’) sebagai sarana penguat spiritualitas, dengan menekankan bahwa musik
dapat membangkitkan cinta llahi dan kerinduan ruhanijika dipadukan dengan hati yang bersih. Jean
During (1999), dalam studinya tentang musik sufi di Asia Tengah, menyoroti dimensi performatif
musik sufi yang tidak hanya estetik tetapi juga terapeutik, memperlihatkan bagaimana irama dan
melodi menjadi medium internalisasi nilai-nilai ilahiyah. Sementara itu, Leonard Lewisohn (1997)
menelaah fungsi spiritual musik dalam tradisi sufi Persia, terutama peran magamat musikal dalam
membimbing pengalaman mistik. Di Indonesia, Sutrisno (2011) mengkaji bagaimana musik
digunakan dalam ritual tarekat Qadiriyah wa Nagsyabandiyah sebagai bagian dari struktur ritus
kolektif yang memfasilitasi ekstase religius. Rahman (2016) lebih jauh memfokuskan analisisnya
pada aspek musikologis dalam zikir sufi, mengungkapkan peran ritmis dan nada dalam memperkuat
kekhusyukan serta kohesi emosional jamaah. Meskipun kontribusi mereka signifikan, belum banyak
studi yang secara spesifik mengkaji semiotika nada dalam kerangka tasawuf secara holistik dan
simbolik.

Namun, penelitian-penelitian tersebut belum secara khusus mengkaji makna spiritual yang
terkandung dalam setiap nada dasar musik dari perspektif tasawuf. Kebanyakan penelitian
terdahulu lebih berfokus pada aspek historis, legitimasi hukum, atau praktik ritual musik dalam
tasawuf secara umum. Penelitian ini mengisi kesenjangan tersebut dengan menawarkan analisis
mendalam tentang simbolisme spiritual dari tujuh nada dasar dalam musik, menggunakan
pendekatan semiotika dan hermeneutika sufistik. Signifikansi penelitian ini terletak pada upayanya
untuk membangun jembatan konseptual antara teori musik dan doktrin tasawuf, sekaligus
memberikan pemahaman baru tentang bagaimana musik dapat menjadi medium untuk pencapaian
spiritual yang lebih tinggi. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi berharga
bagi pengembangan kajian tasawuf kontemporer dan praktik spiritual berbasis musik.

Metode

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan hermeneutika sufistik. Pendekatan ini dipilih untuk
menginterpretasikan makna spiritual dari nada-nada musik dalam tradisi tasawuf. Analisis
semiotika juga digunakan untuk mengungkap tiga tingkat pemaknaan: denotatif (nada sebagai
bunyi), konotatif (interpretasi kultural), dan spiritual (tafsir sufistik). Pengumpulan data dilakukan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 2


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

melalui studi dokumentasi terhadap sumber-sumber tertulis. Sumber primer penelitian ini adalah
naskah-naskah klasik tasawuf yang membahas musik, kitab-kitab tentang sama' dan hadrah, serta
literatur musikologi Islam. Sementara sumber sekunder meliputi artikel jurnal, buku, dan hasil
penelitian terkait yang relevan dengan tema penelitian.Analisis data dilakukan melalui tiga tahap:
reduksi data (pemilahan dan kategorisasi data sesuai fokus penelitian), penyajian data
(pengorganisasian temuan dalam bentuk deskripsi analitis), dan penarikan kesimpulan (analisis
interpretatif terhadap pola-pola yang ditemukan).

Hasil dan Diskusi

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa setiap nada dalam tangga nada dasar memiliki
makna simbolik yang merepresentasikan tahapan dalam perjalanan spiritual sufi: Do
melambangkan tawbah (pertobatan), Re berkaitan dengan riyadah (latihan spiritual), Mi
mencerminkan marifah (kesadaran llahi), Fa merepresentasikan fana’ (peleburan diri dalam
Tuhan), Sol sebagai simbol perjalanan spiritual yang mendalam, La merepresentasikan kedekatan
eksistensial dengan Allah, dan Si melambangkan insan kamil (manusia paripurna). Dalam konteks
praktik ritual seperti sama’ dan hadrah, musik memainkan peran signifikan dalam memperdalam
pengalaman spiritual dan mengarahkan salik pada intensifikasi kesadaran Ilahiyah. Pembahasan
lebih rinci mengenai relasi antara simbolisme nada dan praktik ritus sufistik akan diulas pada bab

selanjutnya.
Tabel 1. Dimensi Spiritual Tangga Nada

No Nada Dimensi Spiritual

1 Do e Simbolisme tahap awal perjalanan sufi
e Representasi kesadaran spiritual dasar
e Hubungan dengan konsep taubat

2 Re e Manifestasi riyadhah (latihan spiritual)
e Tahapan wara' dan zuhud
e Praktik pembersihan diri

3 Mi e Representasi makrifat
e Pencapaian kesadaran spiritual
e Hubungan dengan ilmu ladunni

4 Fa e Simbolisme fana
e Tahapan peleburan diri
e Transformasi kesadaran

5 Sol e Pemaknaan dalam konteks suluk
e Perjalanan spiritual
e Manifestasi tawadhu

6 La e Interpretasi lahut (dimensi ketuhanan)
e Pencapaian makrifatullah
e Simbolisme kedekatan dengan Allah

7 Si e Simbolisme insan kamil
e Kesempurnaan spiritual
e Puncak perjalanan tasawuf

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o1. Nomor 01, 2025: 1-18 | 3


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

Nada Do: Pondasi Kesadaran Spiritual dalam Tasawuf

Musik, sejak zaman kuno, telah menjadi bagian esensial dari pengalaman manusia,
tidak hanya dalam ranah estetika tetapi juga dalam dimensi metafisik dan spiritual. Dalam
tradisi tasawuf, musik dipandang sebagai sarana untuk menuntun seseorang dalam
perjalanan mistik menuju Tuhan. Salah satu elemen musik yang memiliki makna simbolik
mendalam adalah nada Do, yang secara spiritual diinterpretasikan sebagai tahap awal
kesadaran seseorang terhadap kehadiran ilahi (Alpert & Alpert, 1989).

Nada Do sering dianggap sebagai fondasi dalam struktur musik, yang dalam konteks
tasawuf melambangkan permulaan perjalanan spiritual seorang sufi. Nada ini dikaitkan
dengan tawbah (pertobatan), sebuah tahap krusial di mana individu menyadari kelemahan
dan keterbatasannya di hadapan Tuhan (Konar, 2019). Pertobatan dalam perspektif sufistik
bukan sekadar penyesalan atas dosa, tetapi juga langkah transformatif yang membawa
seseorang menuju kesadaran yang lebih tinggi. Dengan demikian, nada Do bukan hanya
menjadi titik awal secara musikal, tetapi juga sebagai simbol kesadaran awal dalam
perjalanan spiritual.

Makna simbolik nada Do juga berhubungan erat dengan konsep pengenalan diri.
Dalam tradisi sufi, terdapat prinsip man ‘arafa nafsahu faqad ‘arafa rabbahu—'""Barang
siapa mengenal dirinya, maka ia mengenal Tuhannya." Nada Do menjadi representasi dari
kesadaran fundamental ini, di mana seorang pencari (salik) harus terlebih dahulu
memahami hakikat dirinya sebelum melangkah lebih jauh dalam perjalanan menuju
makrifatullah. Seiring dengan perkembangan spiritual seorang sufi, pemahaman atas
makna nada Do semakin diperdalam, mengingatkan bahwa setiap perjalanan mistik harus
dimulai dengan kesadaran akan eksistensi diri dan kebutuhan akan bimbingan ilahi.

Nada Re: Disiplin Spiritual dan Pembersihan Jiwa

Nada Re, sebagai tahap kedua dalam tangga nada musik, memiliki makna spiritual
yang erat kaitannya dengan konsep disiplin diri dan pembersihan batin dalam tasawuf.
Dalam perspektif sufistik, nada ini mencerminkan tahap awal riyadhah (latihan spiritual)
yang menjadi bagian penting dalam perjalanan seorang sufi (Cohen, 2002). Nada Re
melambangkan usaha seorang salik dalam menata jiwanya melalui praktik wara’ (menjauhi
hal-hal yang meragukan) dan zuhud (meninggalkan duniawi demi kehidupan yang lebih
bermakna) (Cocos & Kidman, 2012). Tahap ini merupakan fase transformatif yang
menuntut individu untuk memurnikan niatnya dan membentuk kedisiplinan spiritual.
Dalam praktiknya, riyadhah mencakup berbagai bentuk latihan batin seperti menahan diri
dari godaan duniawi, melakukan ibadah secara konsisten, serta mendekatkan diri kepada
Tuhan melalui dzikir dan meditasi sufistik (Ciuha et al., 2010).

Pembersihan diri yang direpresentasikan oleh nada Re juga dapat ditemukan dalam
berbagai ritual spiritual Islam yang berfungsi sebagai media penyucian jasmani dan ruhani.
Praktik seperti wudhu, puasa, dan riyadhah (latihan spiritual) mencerminkan tahap-tahap
awal dalam perjalanan seorang sufi yang bertujuan untuk melepaskan diri dari kekotoran

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 4


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

lahir dan batin. Wudhu, sebagai contoh, tidak hanya berfungsi sebagai syarat sah shalat
atau sekadar proses membersihkan anggota tubuh, tetapi juga mengandung simbolisme
yang mendalam tentang kesiapan spiritual untuk menghadap Tuhan. la mencerminkan niat
dan kesadaran untuk meninggalkan segala bentuk kotoran duniawi, baik secara fisik
maupun batiniah. Demikian pula, puasa bukan hanya bentuk pengendalian diri dari makan
dan minum, tetapi juga merupakan sarana pembersihan jiwa dari dorongan hawa nafsu
yang menghalangi cahaya spiritual masuk ke dalam hati. Puasa melatih kesabaran,
kesadaran diri, dan kepasrahan kepada kehendak Ilahi. Latihan-latihan ini menunjukkan
bahwa pembersihan diri dalam Islam bukanlah tujuan akhir, melainkan tahapan penting
yang membuka jalan menuju kesadaran ilahiah. Dalam konteks musik sufi, nada Re dapat
dipahami sebagai simbol proses ini: suara awal yang mengarahkan salik untuk menyucikan
dirinya sebelum melanjutkan ke magamat spiritual berikutnya.

Dengan demikian, nada Re dalam perspektif tasawuf bukan hanya sekadar bagian
dari susunan musikal, tetapi juga memiliki makna yang mendalam dalam perjalanan mistik
seorang sufi. Nada ini mengajarkan bahwa setiap pencari kebenaran harus melalui fase
disiplin dan pengendalian diri sebagai prasyarat untuk mencapai kesadaran spiritual yang
lebih tinggi. Seperti halnya perjalanan musik yang memiliki harmoni dan struktur,
perjalanan batin seorang sufi juga membutuhkan keteraturan dan dedikasi dalam
menyucikan hati dan menata jiwa sebelum mencapai pencerahan sejati.

Nada Mi: Simbol Pencapaian Kesadaran Spiritual Dan Ma’rifat

Musik, dalam dimensi spiritualnya, telah lama menjadi medium eksplorasi bagi para
pencari kebenaran. Setiap nada dalam tangga nada memiliki makna dan simbolisme
tersendiri, yang beresonansi dengan pengalaman emosional dan spiritual manusia. Salah
satu nada yang memiliki signifikansi tinggi dalam konteks tasawuf adalah nada Mi, yang
dikaitkan erat dengan konsep ma’rifat, atau kesadaran ilahi yang mendalam (Alpert &
Alpert, 1989). Sebagai nada ketiga dalam tangga nada diatonik, Mi melambangkan tahap
pencapaian dalam perjalanan spiritual seorang sufi. Jika nada Do merepresentasikan
kesadaran awal dan Re menggambarkan disiplin dan penyucian diri, maka nada Mi menjadi
simbol realisasi spiritual yang lebih tinggi, di mana seorang salik mulai memahami hakikat
ketuhanan yang lebih dalam (Konar, 2019). Pengalaman terhadap nada ini, baik dalam
mendengar maupun meresapinya dalam praktik ritual sufi, diyakini memiliki dampak
mendalam pada kesadaran emosional dan spiritual seseorang.

Lebih jauh, nada Mi juga dikaitkan dengan konsep ‘ilm al-ladunni, yaitu pengetahuan
yang diilhami secara langsung oleh Tuhan kepada hamba-Nya yang telah mencapai tingkat
spiritual tertentu. Dalam tasawuf, ‘ilm al-ladunni tidak diperoleh melalui pembelajaran
akademik biasa, melainkan melalui pengalaman mistik yang mendalam dan penyatuan
dengan realitas ilahi (Cocos & Kidman, 2012; Shackford, 1956; Cohen, 2002). Oleh karena
itu, nada Mi dapat dipandang sebagai gerbang menuju pemahaman esoteris yang

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 5


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

melampaui batas intelektual dan indrawi manusia, mengantarkan individu pada realisasi
transenden yang lebih tinggi.

Dalam praktik sufistik, pemaknaan terhadap nada Mi sering kali diaplikasikan dalam
musik-musik ritual, seperti sama’ dan dzikir musikal, yang bertujuan membangkitkan
kesadaran spiritual yang lebih tinggi. Melalui resonansi dan harmonisasinya, nada ini
menciptakan pengalaman meditatif yang memungkinkan individu untuk lebih dekat
dengan Tuhan dan merasakan kehadiran-Nya dalam kedalaman batin mereka.

Nada Fa: Simbol Ketidakkekalan dan Transendensi Ego

Di antara berbagai elemen dalam tangga nada, nada Fa memiliki makna simbolis yang
luar biasa dalam konteks perjalanan spiritual sufi. Nada ini sering dikaitkan dengan konsep
ketidakkekalan (fana’), yaitu kesadaran bahwa segala sesuatu di dunia ini bersifat
sementara dan bahwa seorang sufi harus melepaskan keterikatannya pada eksistensi
duniawi untuk mencapai penyatuan dengan Tuhan (Konar, 2019). Nada Fa
merepresentasikan tahap penting dalam perjalanan mistik seorang sufi, di mana individu
mulai mengalami pembubaran ego secara bertahap. Dalam proses ini, seorang salik tidak
lagi mendefinisikan dirinya berdasarkan identitas duniawi, tetapi mulai mengidentifikasi
dirinya dengan realitas ilahi. Hal ini selaras dengan ajaran tasawuf bahwa seseorang harus
mencapai keadaan fana’—peleburan total dalam cinta dan kehadiran Tuhan—sebelum
dapat mencapai baqga’, atau keabadian spiritual dalam kedekatan dengan-Nya.

Transformasi yang melibatkan nada Fa ini juga mencerminkan proses penyucian jiwa
yang lebih dalam. Nada ini tidak hanya berfungsi sebagai alat ekspresi musikal, tetapi juga
memiliki daya transformatif yang membangkitkan pengalaman spiritual yang intens.
Resonansi nada Fa membantu individu dalam melepaskan keyakinan, emosi, dan pola pikir
yang menghambat pencapaian kesadaran yang lebih tinggi. Dalam banyak ritual sufi, nada
ini digunakan untuk membawa para pencari spiritual menuju pengalaman ekstase mistik,
di mana batas-batas antara diri individu dan Tuhan menjadi semakin kabur.

Dengan demikian, nada Fa bukan hanya simbol dalam struktur musik, tetapi juga
sebuah metafora bagi perjalanan spiritual manusia. la mengajarkan bahwa untuk mencapai
pencerahan sejati, seseorang harus melepaskan keterikatan pada dunia fana dan
membiarkan dirinya larut dalam cahaya ilahi. Kesadaran akan ketidakkekalan ini bukanlah
akhir dari perjalanan, melainkan sebuah gerbang menuju pemahaman yang lebih
mendalam tentang hakikat realitas dan tempat manusia di dalamnya.

Nada Sol: Simbol Pencerahan dan Kerendahan Hati Dalam Spiritualitas Sufi

Dalam dunia musik, harmoni antara ekspresi artistik dan dimensi spiritual sering kali
menjadi jembatan menuju pengalaman transenden. Salah satu nada yang memiliki makna
spiritual mendalam dalam tradisi tasawuf adalah nada Sol. Nada ini sering dikaitkan dengan
konsep nur (cahaya ilahi), yang merepresentasikan pencerahan dan hubungan manusia
dengan Tuhan dalam konteks perjalanan mistik sufi. Nada Sol sering disebut sebagai nada
"matahari" karena melambangkan sinar kebenaran yang menerangi jalan seorang salik

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 6


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

dalam mencapai makrifatullah. Dalam berbagai tradisi sufi, nada ini digunakan dalam
nyanyian ritual, meditasi, serta pembacaan syair-syair sufistik sebagai alat untuk
memperdalam kontemplasi spiritual dan membangkitkan pengalaman mistis yang lebih
dalam (Konar, 2019). Seperti matahari yang menerangi dan memberikan kehidupan, nada
Sol melambangkan pencarian pencerahan dan kesadaran yang lebih tinggi dalam
hubungan seorang pencari dengan Tuhan.

Selain itu, nada Sol juga memiliki makna mendalam dalam konsep tawadhu’
(kerendahan hati). Dalam tasawuf, kerendahan hati dianggap sebagai salah satu syarat
utama dalam perjalanan menuju Tuhan (Cohen, 2002). Nada Sol, dengan kualitasnya yang
luas dan meluas, mengingatkan manusia akan kebesaran dan keagungan Tuhan yang tak
terbatas, sekaligus mendorong seorang sufi untuk menanggalkan kesombongan dan ego
demi mendekatkan diri kepada-Nya. Dalam tradisi sufi, kerendahan hati bukan sekadar
sikap eksternal, melainkan kondisi batin yang memungkinkan seseorang mengalami
keintiman spiritual yang lebih dalam dengan Tuhan.

Dengan demikian, nada Sol bukan hanya sekadar elemen musikal dalam struktur
tangga nada, tetapi berfungsi sebagai simbol transformatif dalam praktik spiritual sufi.
Resonansi khas dari nada ini menciptakan suasana batin yang kondusif untuk tafakkur
(perenungan), muragabah (kesadaran akan kehadiran Tuhan), dan tawadhu‘ (kerendahan
hati). Dalam konteks perjalanan mistik, nada Sol merepresentasikan fase ketika seorang
salik mulai mengalami keterbukaan batin terhadap cahaya llahi, serta menyadari kehadiran
Tuhan secara lebih intens dalam relung kesadaran terdalamnya. Nada ini membimbing
pendengarnya menuju kondisi spiritual yang lebih halus dan mendalam, di mana
pengakuan atas keterbatasan diri dan penyerahan penuh kepada Tuhan menjadi kunci
pencerahan sejati. Dalam kerangka simbolik tasawuf, Sol adalah titik di mana ego mulai
luruh dan hati mulai bersinar oleh cahaya ma’rifah. Oleh karena itu, nada ini tidak hanya
membangun pengalaman estetis, tetapi juga menjadi jembatan spiritual yang
menghubungkan antara dunia lahir dan dimensi batiniah ilahiah.

Nada La: Simbol Hubungan Transenden dan Keterhubungan Dengan Dimensi llahi

Setiap nada dalam tangga nada memiliki resonansi unik yang tidak hanya
mempengaruhi emosi, tetapi juga memiliki makna simbolis dalam perjalanan spiritual
manusia. Nada La, dalam perspektif tasawuf, sering dikaitkan dengan konsep lahut, yaitu
dimensi ketuhanan yang melampaui batas-batas dunia material. Nada La dianggap sebagai
nada yang membawa pencari spiritual lebih dekat kepada realitas transenden. Melalui
meditasi dan kontemplasi terhadap nada ini, seorang sufi diajak untuk menelusuri misteri
ilahi dan memperdalam pemahamannya tentang hakikat Tuhan (Konar, 2019). Dalam
tradisi sufi, mencapai lahut berarti memasuki kesadaran spiritual tertinggi, di mana
seseorang tidak lagi terikat pada pengalaman duniawi, melainkan mengalami
keterhubungan langsung dengan Yang Maha Kuasa.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 7


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

Nada ini juga melambangkan ma’rifatullah, atau pengetahuan tertinggi tentang
Tuhan. Sebagaimana disebutkan dalam berbagai teks tasawuf, pencapaian ma’rifat
bukanlah hasil dari pembelajaran intelektual semata, melainkan pengalaman mistik yang
mengubah cara seseorang memahami realitas. Nada La, dengan resonansinya yang
mendalam, diyakini dapat membantu seorang salik dalam menggapai tingkat kesadaran ini,
memungkinkan mereka untuk melampaui keterbatasan indrawi dan masuk ke dalam
kedalaman spiritual yang lebih tinggi. Dalam banyak tradisi sufi, nada La sering digunakan
dalam praktik sama’ dan dzikir, di mana para sufi melantunkan melodi-melodi tertentu
untuk membawa kesadaran mereka ke dalam kondisi ekstase spiritual. Pengalaman ini
memungkinkan mereka untuk melepaskan diri dari realitas fisik dan merasakan keberadaan
Tuhan secara langsung.

Dengan demikian, nada La tidak hanya memiliki makna musikal, tetapi juga berfungsi
sebagai simbol keterhubungan manusia dengan dimensi ilahi. la menjadi jembatan antara
duniawi dan surgawi, antara yang fana dan yang kekal. Dalam perjalanan spiritual seorang
sufi, nada ini mengajarkan bahwa untuk mencapai Tuhan, seseorang harus meninggalkan
keterikatan material dan membuka diri terhadap pengalaman transenden yang hanya
dapat dirasakan melalui hati yang bersih dan jiwa yang siap menerima cahaya ilahi.

Nada Si: Simbol Kesempurnaan Spiritual dan Insan Kamil Dalam Tasawuf

Dalam tradisi musik, setiap nada memiliki peran dan makna simbolik yang khas, baik
dalam konteks estetika maupun spiritual. Nada Si, sebagai nada ketujuh dalam tangga nada
diatonik, memiliki kedudukan istimewa dalam konteks mistisisme Islam. Nada ini sering
dikaitkan dengan konsep insan kamil, atau manusia sempurna, yang dalam tasawuf
merupakan tahap tertinggi dalam perjalanan spiritual seorang sufi (Cocos & Kidman, 2012).
Sebagai puncak dari struktur tangga nada, nada Si melambangkan pencapaian tertinggi
dalam perjalanan mistik. Dalam tasawuf, insan kamil adalah individu yang telah mencapai
keseimbangan sempurna antara dimensi lahiriah dan batiniah, serta telah menyatu dengan
kehendak ilahi. Pada tahap ini, seorang salik tidak lagi terikat oleh ego dan dunia material,
tetapi telah menemukan hakikat dirinya sebagai cerminan dari sifat-sifat Tuhan (Konar,
2019).

Makna simbolik nada Si semakin diperkuat oleh posisinya di akhir tangga nada
sebelum memasuki oktaf baru. Dalam perspektif sufistik, hal ini mencerminkan siklus
perjalanan spiritual, di mana seorang pencari yang telah mencapai kesempurnaan tidak
berhenti di satu titik, melainkan memasuki tingkat pemahaman baru yang lebih tinggi.
Sama seperti oktaf dalam musik yang mengulang pola nada dengan intensitas dan
kompleksitas yang lebih tinggi, perjalanan spiritual seorang sufijuga bersifat siklus, dengan
setiap pencapaian membawa kesadaran baru yang lebih dalam.

Lebih jauh, nada Si juga mencerminkan pertanyaan filosofis dan eksistensial yang
telah lama menjadi pusat perhatian dalam pemikiran manusia. Pengejaran kesempurnaan,
pencarian jati diri, serta keinginan untuk melampaui batas-batas material dan mencapai

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 8


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

realitas transenden adalah aspek fundamental dari pengalaman manusia sepanjang
sejarah. Dalam konteks ini, nada Si berdiri sebagai simbol perjalanan menuju realisasi
spiritual tertinggi, mengingatkan bahwa kesempurnaan bukanlah akhir, tetapi awal dari
tingkat pemahaman yang lebih dalam tentang hakikat Tuhan dan alam semesta. Dengan
demikian, nada Si tidak hanya memiliki makna musikal, tetapi juga berfungsi sebagai
metafora bagi perjalanan seorang sufi dalam mencapai pencerahan. la mengajarkan bahwa
perjalanan spiritual adalah proses yang terus berkembang, dan bahwa pencapaian insan
kamil bukanlah titik akhir, melainkan pintu gerbang menuju siklus pemahaman yang lebih
dalam tentang hakikat kehidupan dan Tuhan.

Aplikasi dalam Praktik Spiritual: Musik dan Melodi dalam Dzikir Sufi

Sejak zaman dahulu, melodi dan susunan nada dalam musik telah digunakan sebagai
sarana untuk memperdalam pengalaman spiritual dalam berbagai tradisi keagamaan.
Dalam lIslam, khususnya dalam tradisi tasawuf, musik tidak hanya berfungsi sebagai
ekspresi estetika, tetapi juga sebagai alat untuk meningkatkan kesadaran transendental.
Salah satu bentuk penerapan musik dalam praktik spiritual Islam adalah melalui dzikir—
pengulangan nama Tuhan atau doa-doa tertentu sebagai bentuk pengingat dan
komunikasi dengan yang llahi.

Dalam ajaran sufi, dzikir merupakan praktik utama yang bertujuan untuk menyucikan
hati dan mendekatkan diri kepada Tuhan. Para sufi telah lama mengintegrasikan unsur-
unsur musik dan melodi dalam ritual dzikir mereka, didasarkan pada keyakinan bahwa
harmoni dan irama suara dapat menyelaraskan jiwa manusia dengan ketenangan dan
kehadiran llahi (Harris, 2014; Abraham, 2017). Secara historis, mazhab pembacaan Al-Qur'an
di Mesir berperan penting dalam membentuk estetika dan gaya melodi dalam dzikir,
dengan memanfaatkan mode musik tradisional Arab seperti magam Al-Bayati dan Al-Hijaz,
yang memiliki resonansi emosional yang kuat dan mampu membangkitkan pengalaman
spiritual yang mendalam (Ismail, 2023).

Penggunaan melodi dalam dzikir berfungsi untuk meningkatkan fokus dan
keterlibatan spiritual para peserta dalam beberapa cara. Pertama, melodi yang lembut dan
kontemplatif dapat membantu menciptakan kondisi perhatian yang mendalam dan
ketenangan batin, sehingga memungkinkan para praktisi untuk lebih membenamkan diri
dalam ibadah mereka. Kedua, struktur musik yang memiliki resonansi emosional tertentu
dapat membangkitkan perasaan kekaguman dan ketundukan di hadapan Tuhan,
memperdalam pengalaman religius seseorang dalam ritual dzikir. Selain itu, musik dalam
dzikir juga memiliki peran sosial yang penting. Penggunaan motif dan pola melodi yang
seragam dalam suasana kelompok dapat memperkuat rasa kebersamaan dan harmoni
kolektif. Ketika para praktisi sufi melantunkan dzikir dengan ritme dan suara yang selaras,
mereka tidak hanya mengekspresikan keimanan mereka secara individu, tetapi juga
menciptakan keterhubungan spiritual dengan sesama peserta dzikir. Dalam konteks ini,

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 118 | 9


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

musik dan dzikir berfungsi sebagai sarana untuk menyatukan hati dan pikiran dalam
ekspresi penghambaan kepada Tuhan.

Dengan demikian, penerapan unsur musik dan melodi dalam dzikir bukan hanya
merupakan aspek estetika dalam ibadah, tetapi juga memiliki dampak transformatif yang
mendalam terhadap kondisi spiritual individu dan komunitas. Musik membantu
menciptakan ruang untuk refleksi batin, memperdalam koneksi dengan yang llahi, serta
memperkuat ikatan sosial di antara para pencari kebenaran dalam perjalanan mistik
mereka.

Musik dalam Tradisi Sufi: Saluran Transformasi dan Transendensi Spiritual

Tasawuf, sebagai tradisi spiritual yang mendalam dalam Islam, telah lama mengakui
peran musik sebagai sarana transformatif dalam memperdalam pengalaman mistik dan
mendekatkan diri kepada Tuhan. Salah satu bentuk utama integrasi musik dalam praktik
sufi adalah Sama’, sebuah ritual mendengarkan musik dan syair sufi yang bertujuan
membawa pendengar menuju ekstase spiritual dan kesadaran yang lebih tinggi
(Karamustafa, 2007). Sama’ tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi artistik, tetapi juga
sebagai wahana untuk transendensi diri, di mana para sufi dapat melepaskan keterikatan
duniawi dan mengalami penyatuan spiritual dengan yang llahi.

Kekuatan musik sufi tidak hanya bersifat estetika, tetapi juga memiliki dampak yang
sangat kuat pada tingkat afektif, kognitif, dan jasmani. Sebagaimana terlihat dalam tradisi
gawwali, bentuk musik sufi dari Asia Selatan, pengalaman mendengarkan musik ini dapat
membangkitkan resonansi emosional yang mendalam, bahkan bagi mereka yang mungkin
tidak memahami makna liriknya secara utuh (Gaind-Krishnan, 2020). Interaksi antara
melodi, ritme, dan syair-syair sufi menciptakan suasana yang memungkinkan individu untuk
melonggarkan batas-batas diri mereka dan mengalami realitas yang lebih tinggi, yang
merupakan tujuan utama dalam perjalanan mistik sufi.

Selain dalam Sama’, integrasi musik dalam kehidupan spiritual Islam juga terlihat
dalam tradisi pembacaan Al-Qur'an. Secara historis, mazhab pembacaan Al-Qur'an di Mesir
telah mengadopsi pola musik tertentu, dengan menggunakan magam (sistem melodi)
yang menyerupai mode yang digunakan dalam musik Arab klasik. Teknik ini menciptakan
efek yang mendalam secara spiritual, memperkuat resonansi emosional dari ayat-ayat suci,
dan membantu memperdalam keterlibatan pendengar dalam pengalaman keagamaan
mereka (Ismail, 2023).

Namun, efektivitas musik dalam pengalaman mistik sufi juga sangat dipengaruhi oleh
kondisi etis dan disposisi religius dari para pemain dan pendengarnya. Musik dalam tasawuf
bukan sekadar hiburan, melainkan instrumen yang digunakan untuk membimbing pencari
spiritual menuju pemurnian batin. Oleh karena itu, para sufi menekankan pentingnya niat
dan sikap dalam mendengarkan musik sufi, karena hanya dengan hati yang tulus dan
terbuka seseorang dapat mengalami dampak transformatif dari Sama’ (Knysh, 2000;
Ismail, 2023; Gaind-Krishnan, 2020). Pendekatan fenomenologis terhadap tasawuf juga

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 10


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

membantu dalam memahami bagaimana para sufi memaknai musik dalam konteks
kehidupan mereka. Musik bukan hanya alat untuk mencapai ekstase spiritual, tetapi juga
sarana untuk menyelaraskan pengalaman spiritual mereka dengan kehidupan sehari-hari
dalam masyarakat Muslim yang lebih luas (Gaind-Krishnan, 2020; Taleb, 2021; Ismail, 2023;
Karamustafa, 2007). Dengan demikian, musik sufi tidak hanya bersifat individual, tetapi
juga memiliki peran sosial yang signifikan dalam membangun komunitas spiritual dan
memperdalam keterhubungan antara manusia dengan Tuhan.

Dengan segala kompleksitasnya, musik dalam tradisi sufi tetap menjadi medium yang
kuat untuk perjalanan spiritual. Baik melalui Sama’, gawwali, atau pembacaan Al-Qur'an
yang bernuansa musikal, pengalaman mendengarkan musik bagi para sufi bukan hanya
tentang keindahan bunyi, tetapi juga tentang membuka pintu menuju dimensi spiritual
yang lebih tinggi.

Integrasi Musik dan Seni dalam Praktik serta Pendidikan Sufi

Tasawuf, sebagai tradisi mistik dalam Islam, telah lama menjalin hubungan erat
dengan berbagai bentuk ekspresi artistik, termasuk musik, puisi, dan seni visual. Interaksi
ini mencerminkan dimensi spiritual yang kaya dalam praktik Sufi, di mana seni tidak hanya
berfungsi sebagai ekspresi estetika tetapi juga sebagai sarana untuk memperdalam
pengalaman mistik dan refleksi spiritual (Errata, 2020). Pendekatan inovatif dalam
pembelajaran Sufi dapat mengintegrasikan musik sebagai komponen utama untuk
memperdalam pemahaman seseorang tentang ajaran tasawuf. Musik memiliki kapasitas
emosional yang luar biasa, yang tidak hanya mampu membangkitkan respons afektif tetapi
juga dapat membawa seseorang ke dalam kondisi kesadaran yang lebih dalam. Dalam
konteks pendidikan spiritual, melodi dan ritme dapat berfungsi sebagai jembatan untuk
membantu pelajar menginternalisasi prinsip-prinsip Sufi dan mengalami aspek mistis dari
ajaran Islam (Knysh, 2000).

Selain musik, seni visual seperti kaligrafi Islam, pola geometris, dan ikonografi sufi
juga memiliki peran signifikan dalam proses internalisasi ajaran spiritual. Seni ini bukan
hanya elemen dekoratif, tetapi juga alat meditatif yang membantu pencari spiritual
memahami konsep-konsep sufistik secara lebih mendalam. Sebagai contoh, penggunaan
simbol-simbol dalam kaligrafi sufi sering kali mencerminkan perjalanan mistik seorang sufi
menuju penyatuan dengan Tuhan (Knysh, 2000). Integrasi antara musik dan seni visual ini
menawarkan pendekatan multidimensional dalam pembelajaran tasawuf yang
memungkinkan keterlibatan indera dan emosi secara lebih menyeluruh, sehingga
mendorong pertumbuhan spiritual yang lebih mendalam (Taleb, 2021).

Musik sendiri telah lama memainkan peran penting dalam tradisi spiritual Islam. Baik
dalam praktik sama’ sufi maupun dalam pembacaan Al-Qur'an, unsur-unsur melodi dan
ritme berkontribusi terhadap pengalaman spiritual yang lebih mendalam (Halstead, 1994).
Dalam praktik pembacaan Al-Qur'an, meskipun secara formal tidak dianggap sebagai
musik, unsur-unsur ritmis dan intonasi melodi dalam tajwid dapat membangkitkan respons

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 11


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

emosional yang kuat dari pendengar (Ismail, 2023). Hal yang sama terjadi dalam tradisi
gawwali, di mana kombinasi syair sufistik, ritme yang kuat, dan melodi yang menggugah
memiliki kapasitas untuk membawa pendengar ke dalam keadaan ekstase spiritual (Gaind-
Krishnan, 2020).

Namun, dalam konteks Islam secara umum, terdapat perbedaan pandangan
terhadap peran musik dalam ibadah dan pengalaman keagamaan. Sebagian ulama dan
komunitas Muslim menerima musik sebagai sarana mendekatkan diri kepada Tuhan,
sementara yang lain bersikap lebih waspada terhadap dampaknya. Sebagaimana dicatat
dalam berbagai studi, sikap yang berhati-hati terhadap musik ini sering kali diimbangi oleh
bukti empiris mengenai kekuatan transformasi spiritual yang ditawarkan oleh musik dalam
tradisi Islam (Harris, 2002; Brown, 2014).

Seperti yang dikemukakan oleh Brown (2014), "kekuatan musik, yang sering
dianggap sebagai pemberian Tuhan dalam agama, sangat berkaitan dengan hubungan
intimnya dengan emosi. Musik terlibat dalam trans atau kondisi mistis, dan terlibat dalam
tindakan doa, proklamasi, dan pujian. Musik berfungsi secara komunal untuk membangun
identitas keagamaan." Hal ini menggarisbawahi hubungan intrinsik antara musik dan alam
spiritual dalam Islam, di mana interaksi antara melodi dan ritme dapat berfungsi sebagai
katalisator bagi pengalaman mistik dan transendental.

Dengan demikian, meskipun terdapat perbedaan dalam penerimaan terhadap musik
dalam Islam, tidak dapat disangkal bahwa melodi dan ritme memiliki dampak mendalam
terhadap pengalaman spiritual individu dan kolektif. Dalam tradisi tasawuf, musik tetap
menjadi elemen fundamental yang mendukung perjalanan spiritual, baik sebagai sarana
introspeksi, refleksi mistik, maupun sebagai alat yang memperkuat hubungan antara
manusia dengan yang llahi. Integrasi antara musik dan seni dalam praktik Sufi tidak hanya
menawarkan pengalaman estetika, tetapi juga memperkaya perjalanan menuju kesadaran
transendental dan pemahaman yang lebih mendalam tentang makna spiritual dalam
kehidupan manusia.

Musik dalam Praktik Sufi: Ekstase Spiritual dan Identitas Budaya

Musik telah memainkan peran sentral dalam praktik Sufi di berbagai budaya Islam.
Sebagai salah satu bentuk mistisisme dalam Islam, tasawuf memiliki sejarah panjang dalam
mengintegrasikan musik dan ekspresi artistik lainnya sebagai sarana untuk mencapai
kesadaran spiritual yang lebih dalam dan memperkuat hubungan dengan yang llahi
(Karamustafa, 2007). Berbagai bentuk musik dalam tradisi Sufi mencerminkan
keberagaman regional dalam dunia Islam, namun tetap memiliki benang merah yang
menghubungkan tradisi-tradisi tersebut dalam upaya mencapai ekstase spiritual dan
pencerahan batin.

Salah satu ciri khas penggunaan musik dalam praktik Sufi adalah kemampuannya
untuk membawa individu ke dalam keadaan ekstase spiritual (wajd), yang dianggap
sebagai medium untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. Praktisi Sufi sering Kkali

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 12


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

menggunakan musik sebagai bagian dari ritual mereka, baik dalam bentuk nyanyian puisi
sufi, ritme yang khas, maupun gerakan meditasi seperti sema (tari darwis berputar) yang
terkenal dalam tradisi Mevlevi di Turki. Ritual ini bukan sekadar ekspresi artistik, tetapi
merupakan metode sufistik untuk melampaui batas-batas fisik dan memasuki keadaan
kesadaran yang lebih tinggi. Musik, dalam konteks ini, menjadi jembatan antara dunia
material dan realitas spiritual, memungkinkan individu untuk mengalami kehadiran ilahi
secara lebih mendalam.

Namun, praktik musik dalam Sufisme juga menunjukkan variasi yang luas di berbagai
belahan dunia Islam. Di Asia Selatan, misalnya, bentuk musik Sufi seperti gawwali telah
menjadi bagian integral dari budaya dan kehidupan keagamaan masyarakat Muslim di
wilayah tersebut. Qawwali merupakan bentuk nyanyian spiritual yang dikombinasikan
dengan irama dan syair sufistik yang bertujuan untuk membangkitkan ekstase religius di
antara pendengar. Sementara itu, di Timur Tengah dan sebagian wilayah Afrika Utara,
penggunaan musik dalam praktik Sufi lebih terbatas, karena adanya pengaruh pandangan
keagamaan yang lebih konservatif yang melihat musik dengan skeptisisme (Karamustafa,
2007).

Keberagaman dalam pendekatan terhadap musik dalam dunia Sufi mencerminkan
fleksibilitas dan daya adaptasi tasawuf terhadap lingkungan sosial dan budaya tempat ia
berkembang. Meskipun terdapat variasi dalam penggunaan instrumen dan bentuk musik
di berbagai wilayah, tujuan utamanya tetap sama: membawa para pencari spiritual lebih
dekat kepada Tuhan melalui pengalaman transendental yang mendalam. Sebagai tradisi
mistik yang terus berkembang, tasawuf telah menunjukkan kemampuan luar biasa dalam
menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. Musik tetap menjadi bagian dinamis dari
kehidupan spiritual para sufi, baik dalam bentuk nyanyian, instrumen musik tradisional,
maupun dalam inovasi-inovasi baru yang tetap mempertahankan esensi sufistiknya. Seiring
dengan perkembangan Sufisme di era modern, interaksi antara musik, spiritualitas, dan
identitas budaya terus menjadi elemen yang menarik dalam membentuk pengalaman
religius kaum Sufi di berbagai belahan dunia (Karamustafa, 2007).

Tabel 2. Analisis Multidimensional

Indikator Deskripsi

Dimensi Nada Setiap nada dalam tangga nada dasar dikaitkan dengan tahapan
perjalanan spiritual seorang sufi.

Makna Semiotika Nada-nada memiliki tiga tingkatan pemaknaan: denotatif (bunyi),
konotatif (konteks budaya), dan sufistik (makna transendental).

Implikasi Sufistik Nada berperan dalam pengalaman fana' (peleburan diri), baga’
(keabadian spiritual), dan makrifatullah (pengenalan Tuhan).

Hubungan dengan | Nada digunakan dalam ritual sama', hadrah, dan dzikir sebagai alat untuk
Ritual mencapai ekstase spiritual.

Implikasi Psikologis Resonansi emosional nada dapat mempengaruhi kondisi psikologis

seseorang dalam mencapai ketenangan batin.

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o1. Nomor 01, 2025: 1-18 | 13


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur

Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

Aplikasi dalam

Pendidikan

Nada dapat digunakan dalam metode pendidikan spiritual di pesantren
atau lembaga Islam.

Aplikasi dalam Terapi
Musik

Nada tertentu berpotensi digunakan dalam terapi musik berbasis sufistik
untuk mengatasi kecemasan dan stres.

Kontribusi terhadap
Kajian Tasawuf

Menawarkan perspektif baru dalam kajian tasawuf dengan

menghubungkan musik dengan perjalanan mistik sufi.

Relevansi  dengan
Studi Musikologi

Menunjukkan relevansi antara studi musikologi Islam dengan semiotika
dan hermeneutika dalam memahami makna nada.

Pengaruh terhadap

Pengalaman Spiritual

Nada berperan dalam membangun pengalaman spiritual yang lebih
mendalam melalui resonansi bunyi yang bersifat transformatif.

Implikasi Teoretis dan Praktis

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan dalam ranah kajian tasawuf,
khususnya dalam memahami bagaimana musik, sebagai medium ekspresi spiritual, dapat
dikaji dari perspektif semiotika dan hermeneutika sufistik. Secara teoretis, penelitian ini
membangun jembatan antara konsep musikologi dan doktrin tasawuf, yang selama ini
lebih banyak dikaji secara terpisah. Dengan merujuk pada model semiotika musik,
penelitian ini berhasil mengungkap makna yang lebih dalam dari setiap nada dalam konteks
spiritualitas Islam, khususnya dalam tradisi sufi. Dari perspektif tasawuf, setiap nada dalam
tangga nada dasar bukan hanya merupakan susunan bunyi yang bersifat estetis, melainkan
memiliki makna simbolis yang mencerminkan tahapan perjalanan spiritual seorang salik.
Misalnya, nada Do dikaitkan dengan tahap awal perjalanan spiritual berupa kesadaran dan
pertobatan (tawbah), sedangkan nada Si melambangkan puncak pencapaian spiritual,
yaitu keadaan insan kamil. Konsep ini secara langsung memperkaya khazanah pemikiran
sufistik dengan memberikan dimensi baru dalam pemahaman terhadap perjalanan mistik
seorang sufi.

Selain itu, penelitian ini menguatkan relevansi pendekatan hermeneutika dalam
menafsirkan teks-teks tasawuf yang berkaitan dengan musik. Kajian tasawuf sebelumnya
lebih banyak berfokus pada makna simbolik gerakan dalam ritual sufi, seperti sama’ dan
hadrah, tetapi belum banyak yang menelaah secara khusus peran setiap nada dalam
memediasi pengalaman mistik. Dengan menggunakan pendekatan semiotika dan
hermeneutika, penelitian ini menunjukkan bahwa pengalaman musikal bukan hanya
sekadar fenomena akustik, tetapi juga wahana transformasi spiritual yang memiliki
keterkaitan erat dengan konsep-konsep tasawuf klasik seperti fana’ dan baga’.

Penelitian ini juga memberikan kontribusi dalam kajian psikologi spiritual, khususnya
mengenai bagaimana musik dapat menjadi alat untuk mencapai kesadaran transendental.
Pemahaman tentang resonansi emosional dan kognitif dari setiap nada dalam musik sufi
membuka wawasan baru tentang bagaimana bunyi dapat membentuk pengalaman
spiritual seseorang. Ini sejalan dengan konsep dalam psikologi musik yang menunjukkan
bahwa melodi dan ritme memiliki kekuatan untuk mempengaruhi keadaan emosi dan

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 14


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

kognitif manusia. Dengan demikian, penelitian ini memberikan landasan teoretis yang lebih
kuat bagi kajian interdisipliner antara musikologi, tasawuf, dan psikologi spiritual. Dalam
ranah praktik spiritual, penelitian ini dapat menjadi referensi bagi para praktisi tasawuf,
khususnya mereka yang mengamalkan sama’ dan hadrah, untuk lebih memahami makna
mendalam dari musik yang mereka gunakan dalam ritual ibadah. Dengan memahami
makna setiap nada sebagai representasi tahapan spiritual, para praktisi sufi dapat lebih
sadar dalam menggunakan musik sebagai alat meditasi dan pengembangan diri menuju
makrifatullah.

Secara praktis, penelitian ini juga dapat diterapkan dalam pendidikan sufistik di
pesantren atau lembaga pendidikan Islam yang memiliki perhatian terhadap seni musik
sebagai bagian dari pendidikan spiritual. Para pengajar dapat menggunakan konsep-
konsep yang diungkap dalam penelitian ini untuk membantu santri dalam memahami
perjalanan spiritualnya melalui medium musikal. Hal ini juga dapat memperkaya metode
pembelajaran tasawuf dengan menggabungkan pendekatan auditori yang lebih intuitif dan
afektif. Selain itu, dalam konteks terapi musik, penelitian ini membuka peluang bagi
pengembangan terapi berbasis nada-nada sufi sebagai metode untuk mencapai
ketenangan batin dan keseimbangan psikologis. Konsep bahwa setiap nada memiliki
resonansi spiritual tertentu dapat digunakan dalam terapi berbasis suara, baik untuk
meditasi maupun untuk membantu individu yang mengalami gangguan kecemasan dan
stres. Terapi musik berbasis tasawuf ini dapat dikembangkan lebih lanjut untuk digunakan
dalam berbagai pengaturan, termasuk dalam pusat-pusat rehabilitasi spiritual, klinik
kesehatan mental Islam, maupun dalam praktik individu.

Dalam dunia seni, penelitian ini juga memberikan wawasan bagi para musisi dan
komposer yang ingin menciptakan karya dengan dimensi spiritual yang lebih dalam.
Pemahaman bahwa musik dapat menjadi alat transformasi spiritual memberikan inspirasi
bagi penciptaan komposisi musik yang tidak hanya menyentuh aspek estetika, tetapi juga
memiliki daya spiritual yang kuat. Hal ini juga berpotensi untuk mengembangkan genre
musik sufistik yang lebih kaya dan kontekstual dengan kebutuhan spiritual masyarakat
modern. Terakhir, dalam konteks dialog lintas budaya dan agama, penelitian ini
menawarkan perspektif baru tentang bagaimana musik dapat menjadi jembatan dalam
membangun pemahaman antaragama. Dengan mengungkap makna simbolik nada dalam
tradisi sufi, penelitian ini menunjukkan bahwa musik adalah bahasa universal yang dapat
digunakan untuk menyampaikan pesan-pesan spiritual yang bersifat inklusif dan humanis.
Hal ini sejalan dengan tradisi panjang dalam sejarah Islam di mana musik menjadi medium
dakwah dan komunikasi lintas budaya yang efektif.

Dengan adanya implikasi teoretis dan praktis yang telah diuraikan, penelitian ini
memberikan kontribusi yang signifikan dalam mengembangkan pemahaman terhadap
hubungan antara musik dan spiritualitas dalam Islam. Secara teoretis, penelitian ini
memperkaya wacana tasawuf dengan menambahkan dimensi semiotika dan hermeneutika
musik ke dalam diskusi tentang perjalanan spiritual. Sementara secara praktis, penelitian

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o1. Nomor 01, 2025: 1-18 | 15


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

ini membuka peluang bagi pengembangan metode pendidikan, terapi musik, dan seni
musik berbasis tasawuf yang lebih mendalam dan aplikatif. Dengan demikian, penelitian ini
tidak hanya relevan dalam ranah akademik, tetapi juga memiliki dampak nyata dalam
praktik spiritual dan kehidupan masyarakat secara luas.

Gambuar 1. Interkoneksi Nada Musik dan Tahapan Spiritual dalam Tasawuf

Do - Tawbah
(Kesadaran
Awal)

Si-Insan
Kamil
(Kesempurna
an Spiritual)

Re - Riyadhah
(Latihan
Spiritual)

La- Lahut Mi - Makrifat
(Dimensi (Kesadaran
Ketuhanan) IEL)}

Sol - Suluk Fa-Fana'
(GEEIEREN (Peleburan
Spiritual) Diri)

Kesimpulan

Penelitian ini telah mengungkap keterkaitan mendalam antara musik dan tasawuf
melalui pendekatan semiotika dan hermeneutika sufistik, di mana analisis terhadap tujuh
nada dasar dalam musik menunjukkan bahwa setiap nada memiliki makna spiritual yang
bersesuaian dengan tahapan perjalanan seorang salik menuju makrifatullah. Nada-nada
dalam musik tidak hanya berfungsi sebagai unsur estetika, tetapi juga sebagai medium
transformasi spiritual yang membantu individu dalam pencapaian kesadaran
transendental. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa nada Do melambangkan awal
perjalanan spiritual berupa kesadaran dan tawbah, sementara nada Si merepresentasikan
puncak pencapaian spiritual dalam bentuk insan kamil, sementara nada lainnya—Re, Mi, Fa,
Sol, dan La—mewakili tahapan-tahapan perjalanan spiritual yang mencakup riyadhah,
makrifat, fanda', suluk, lahut, dan kedekatan dengan Tuhan. Dari perspektif semiotika,
penelitian ini menunjukkan bahwa nada dalam musik dapat ditafsirkan melalui tiga tingkat
pemaknaan: denotatif sebagai bunyi musik, konotatif sebagai interpretasi budaya dalam
tradisi sufi, dan sufistik sebagai makna transendental dalam perjalanan spiritual.
Pendekatan hermeneutika sufistik menegaskan bahwa musik bukan hanya fenomena
akustik, tetapi juga sarana untuk mengalami ekstase mistik. Secara akademik, penelitian ini

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume 01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 16


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

memperkaya kajian tasawuf dengan menghubungkan musik dengan konsep sufistik yang
lebih mendalam, sedangkan secara praktis, temuan ini dapat diaplikasikan dalam
pendidikan sufistik, terapi musik berbasis tasawuf, serta pengembangan seni musik
spiritual. Selain itu, penelitian ini membuka peluang kajian lebih lanjut mengenai peran
musik dalam pengalaman mistik di berbagai tradisi spiritual lainnya, serta eksplorasi
interdisipliner antara tasawuf, musikologi, dan psikologi transpersonal untuk memahami
lebih jauh bagaimana musik dapat menjadi sarana transformasi kesadaran dan penyatuan
dengan Tuhan.

Daftar Pustaka

Abraham, N. (2017). Adapting Sufi Spiritual Forms to Promote Christian Spiritual Growth.
Mission Studies, 34(2), 193-219. https://doi.org/10.1163/15733831-12341502

Alpert, J. I, & Alpert, M. (1989). Background Music As an Influence in Consumer Mood and
Advertising Responses. ACR North American Advances.

https://www.semanticscholar.org/paper/Background-Music-As-an-Influence-in-
Consumer-Mood-Alpert-Alpert/2256fcebc8314ce4171a268776d148d2660258a1
Brown, F. B. (2014). Musical Ways of Being Religious. In F. B. Brown (Ed.), The Oxford
Handbook of Religion and the Arts (1st ed., pp. 109-129). Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195176674.013.006
Ciuha, P., Klemenc, B., & Solina, F. (2010). Visualization of concurrent tones in music with

colours. Proceedings of the 18th ACM International Conference on Multimedia, 1677-
1680. https://doi.org/10.1145/1873951.1874320

Cocos, M., & Kidman, K. (2012). Musical Modes, Their Associated Chords and Their Musicality
(Version 1). arXiv. https://doi.org/10.48550/ARXIV.1201.2654

Cohen, D. E. (2002). Notes, scales, and modes in the earlier Middle Ages. In T. Christensen
(Ed.), The Cambridge History of Western Music Theory (1st ed., pp. 305-363).
Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CHOL9780521623711.013

Errata. (2020). Journal of Clinical Oncology, 38(8), 847-847.
https://doi.org/10.1200/JC0.20.00164

Gaind-Krishnan, S. (2020). Qawwali Routes: Notes on a Sufi Music’s Transformation in
Diaspora. Religions, 11(12), 685. https://doi.org/10.3390/rel11120685

Halstead, J. M. (1994). Muslim Attitudes to Music in Schools. British Journal of Music
Education, 11(2), 143-156. https://doi.org/10.1017/S0265051700001029

Harris, D. (2002). A report on the situation regarding teaching music to Muslims in an inner-

city school. British Journal of Music Education, 19(01).
https://doi.org/10.1017/S026505170200013X

Harris, R. (2014). ‘The Oil is Sizzling in the Pot’: Sound and Emotion in Uyghur Qur’anic
Recitation. Ethnomusicology Forum, 23(3), 331-359.
https://doi.org/10.1080/17411912.2014.956774

Ismail, M. H. (2023). Experiences of listening to the Qur’an in Egypt: A qualitative

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 17


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://doi.org/10.1163/15733831-12341502
https://www.semanticscholar.org/paper/Background-Music-As-an-Influence-in-Consumer-Mood-Alpert-Alpert/2256fcebc8314ce4171a268776d148d2660258a1
https://www.semanticscholar.org/paper/Background-Music-As-an-Influence-in-Consumer-Mood-Alpert-Alpert/2256fcebc8314ce4171a268776d148d2660258a1
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195176674.013.006
https://doi.org/10.1145/1873951.1874320
https://doi.org/10.48550/ARXIV.1201.2654
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521623711.013
https://doi.org/10.1200/JCO.20.00164
https://doi.org/10.3390/rel11120685
https://doi.org/10.1017/S0265051700001029
https://doi.org/10.1017/S026505170200013X
https://doi.org/10.1080/17411912.2014.956774

Zein Muchamad Masykur
Simfoni Makrifat: Eksplorasi Semiotika Nada dalam Kajian Tasawuf

phenomenological study of therapeutic and recreational listening. Contemporary
Islam, 17(1), 109—131. https://doi.org/10.1007/s11562-023-00513-0

Karamustafa, A. T. (2007). Sufism: The Formative Period. Edinburgh University Press.
https://doi.org/10.1515/9780748628971

Knysh, A. (2000). Islamic Mysticism: A Short History. BRILL.
https://doi.org/10.1163/e}.9789004194625.i-358

Konar, S. (2019). The Sounds of Music: Science of Musical Scales Il -- Western Classical.
https://doi.org/10.48550/ARXIV.1909.06259

Shackford, C. R. (1956). Intonation in Ensemble String Performance. The Journal of the
Acoustical Society of America, 28(1_Supplement), 150-150.
https://doi.org/10.1121/1.1918058

Taleb, L. R. (2021). Sufi Tafsir. In G. Archer, M. M. Dakake, & D. A. Madigan, The Routledge
Companion to the Qur'an (1st ed., pp. 291-302). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315885360-30

SUHU: Journal of Sufism and Humanities Volume o01. Nomor 01, 2025: 1-18 | 18


https://journal.yasinta.org/index.php/suhu
https://doi.org/10.1007/s11562-023-00513-0
https://doi.org/10.1515/9780748628971
https://doi.org/10.1163/ej.9789004194625.i-358
https://doi.org/10.48550/ARXIV.1909.06259
https://doi.org/10.1121/1.1918058
https://doi.org/10.4324/9781315885360-30

